





#### http://www.ierek.com/press

# 

## [الأفكار الفلسفية والتعبيرات الرمزية للمنارات {المآذن}]

 $^{1}$  [د.م / كمال محمود كمال محمد الجبلاوي]

مدر س بقسم العمار  $\dot{a} - كلية الهندسة ببنها جامعة بنها <math>-$  مصر  $^{1}$ 

#### الملخص

#### الكليمات الدلالية

الفلسفية – الرمزية - التعبيرات - المعاني – الأفكار - الثقافة.

يمثل هذا البحث مدخلاً لمحاولة فهم وتفسير الأفكار الفلسفية والتعبيرات والمعاني الرمزية التي ظهرت وراء عنصر المآذن مع تتبع جذور هذه الأفكار بالعصور السابقة, حيث أن هذه الأفكار لم تتبع من فراغ ولكنها متوارثة عبر الأجيال المختلفة أصحاب الفكر والمكان الواحد, ثم أختبار هذه الأفكار بالواقع المصري وذلك من خلال مجموعة الأمثلة البحثية ثم أبداء الرأي والمشاركة من خلال الفكر بواسطة الإستبيان الذي شارك فيه مجموعة من المهندسين المعماريين والطلاب الدارسين والمستخدمين من الناس, وذلك للوصول إلي مدي استيعاب ومصداقية تلك الأفكار, ومن هذا المنطلق فكان هذا البحث دعوه للفهم من خلال العقل للمجتمع بشكل عام والمعماري بشكل خاص للوصول لعالم أفضل يدعوا إلي الفهم والتدبر في الكون للوصول إلي حياة كريمة ترضي الله وتدعو إليه.

#### **Abstract**

This research is an introduction to attempt to understand and explanation the philosophical ideas and expressions & symbolic meanings that appeared behind Al-Minaret element and tracking the roots of these ideas in previous ages, As these ideas didn't stem from a vacuum but inherited through different generations of intellectuals and one place, then test these ideas in Egyptian reality and that is through a set of research examples, then express an opinion and participation through thought by the questionnaire, which was participated by a group of architects, students and users of people, In order to reach to the extent of absorption and credibility of those ideas, From this point of view, this research calls for understanding through the mind of society in general and architecture in particular, to reach a better world calls for understanding and reflection in the universe to reach a decent life that pleases God and invite him.

1- المقدمة العامة: الإشكالية, الأهداف, الفرضيات, المنهجية, مقدمة عن العنصر:

#### 1/1 ... الإشكالية البحثية:

منذ عصـر الخلفاء الراشدين ومروراً بكل العصـور المتعاقبة وقد أستخدم عنصـر المآذن الذي قد عرف بالمنارات بالمباني الدينية لأهداف وظيفية ورمزية وتعبيرية, ولكنها الأن تستخدم كشكل جمالي زخرفي فقط, دون فهم ووعي للفكر الخاص الذي أوجد ذلك العنصـر وجعله يظهر في العصـور السـابقة بهذا الشكل, كما ظهرت محاولات للعودة والحنين إلي الماضي والهروب من الفكر الحداثي دون فهم ووعي للأفكار الرمزية التي ظهرت وراء ذلك العنصر.

#### 2/1 ... أهداف البحث:

1/2/1 ... التعرف على مجموعة من الأفكار الرمزية والمعاني المتعددة الخفية التي ظهرت وراء أحدى تشكيلات العناصر المعمارية بالعمارة المصرية بعد دخول الإسلام منذ عصر الخلفاء الراشدين وحتي العصر العثماني, وهو عنصر المئذنة أو المنارة وذلك من خلال دراسة آراء بعض الفلاسفة والأدباء وأصحاب الفكر في هذا المجال.

2/2/1 ... تتبع جذور التشكيلات المعمارية التي ظهرت بعنصر المئذنة, وذلك من خلال عمل إسقاط لهذا العنصر بالعصور القديمة التي سبقته مثل العصر الفرعوني أو المصري القديم والعصر القبطي وذلك للوصول إلي ملامح ذلك الفكر المتوارث عبر الأجبال.

3/2/1 ... اختبار بعض هذه الأفكار الرمزية التي ظهرت في عصرنا المعاصر لمعرفة درجة مصداقية ذلك الفكر ومدي استيعابه وفهمه من المهندسين المعماريين والطلاب الدارسين في مجال العمارة والمستخدمين من الناس.

## 3/1 ... فرضيات البحث:

تأثرت المآذن التي ظهرت في العمارة المصرية بعد دخول الإسلام بـ:

1/3/1 ... العصور التي سبقتها من حيث الفكر والمعني والمضمون.

2/3/1 ... روح العقيدة المتمثلة في جزئيين وهما القرآن والسنة النبوية.

حيث أخذها المعماري المسلم وأعاد صياغتها لكي تتلائم مع أسلوب حياة المجتمع الإسلامي عن فهم ووعي لذلك العنصر, كما تم تغير المستوي الثقافي للمجتمع بصفة عامة والمعماري بصفة خاصة بالعصر الحديث نظرا اللغزو الفكري مما أثر بشكل مباشر علي فهم وإدراك هذه الأفكار والمعاني التي ظهرت وراء تشكيلات عنصر المآذن, ومن هنا كانت البداية في البحث عن الماضى وفهمه جيداً لإستعمال ذلك العنصر عن فهم ووعي وإعادة صياغته.

#### 4/1 ... المنهجية المتبعة:

يعتمد البحث على عدة مناهج لتحقيق أهدافه و هذه المناهج كالأتي:

#### 1/4/1 ... المنهج الوصفي التحليلي:

للتعرف على مفاهيم وأنواع وأشكال وطريقة التصميم الخاصة بعنصىر المآذن, وكذلك الأهداف الوظيفية والأفكار الرمزية والمعاني التي توجد وراء ذلك العنصر, مع تحليل تلك الأراء.

## 2/4/1 ... المنهج التحليلي المقارن:

وذلك من خلال عمل إسقاط لهذا العنصر لمعرفة أصل ذلك الفكر في العصور السابقة, ثم عمل الدراسة الميدانية وعرض بعض النماذج من العصر الحديث في الواقع المصري المعاصر, لعمل تحليل تتابعي ومقارنة بين القديم والحديث عبر الزمن من خلال التطور.

## 3/4/1 ... المنهج الإستنباطي الرصدي:

قد تم إستخدامه بالدراسة التحليلية التفصيلية للمآذن, مع طرح بعض الأفكار وأيضاً رصدها من خلال الإستبيان الذي قد تم من خلال المشاركة الفكرية لإبداء الرأي والوصول إلي الأفكار والمعاني الرمزية علي مستوي المعماريين المتخصصين والطلاب الدارسين في مجال العمارة والمستخدمين من الناس.

#### 5/1 ... مقدمه عن عنصر المسآذن:

يعتبر عنصر المآذن من العناصر التشكيلية الهامة التي تعبر عن تأكيد ظهور مكان العبادة بالنسبة للمسلم, وقد سميت بهذا الإسم نظراً لأنها المكان المخصص لرفع الأذان, والأذان لغة الغرض منه هو الإعلام ويستعمل كحقيقة عرفية في النداء للصلة فهي موضع الأذان, وتعرف أيضاً باسم المنارة وهو المكان الذي ينبعث منه النور وعلامة في الطريق داله على مكان بيت الله وهو {الجامع, المسجد, الزاوية}, وتسمي المنذنة بالمنارة لأنها تضاء بالسرج في أوقات الصلاة الليلية ليعلم من لم يسمع الأذان أن موعد الصلاة قد حان, فهي علامة هامة للمارة وخاصاً الغرباء عن المكان المحيط بالمسجد, وفي المغرب الإسلامي تعرف المئذنة باسم الصومعة وهو المعبد الصغير أو بيت الرهبان والزهاد, ويرجع سبب تسميتها بذلك الاسم إلى أن أغلب مآذن المغرب الإسلامي ذات شكل مربع وهي تشبه أبراج الصوامع التي ظهرت بالحضارات السابقة. (1)

كما يطلقون علي المئذنة لفظ عساس بمعنى مكان المراقبة المرتفع عما حوله, حيث أنها لم تستخدم للآذان فقط ولكنها تستخدم كبرج للمراقبة في أوقات الإحتلال والحروب أو عند وجود خطر محيط بمكان المسجد, كما تستخدم المئذنة كعلامة رمزية دالة علي المكان المقدس لدي المسلمين وايضاً تعبير واضح عن مكان بيت العبادة أو بيت الصلاة {الجامع/ المسجد/ الزاوية} الذي من خلاله يؤدي المسلم فريضة الصلاة. (2)

## 2- أصل عنصر المسآذن:

تعددت الأفكار والآراء لتتبع أصل ذلك العنصر من خلال النظر في الماضي ويظهر ذلك من خلال الآتي:

#### 1/2... الرآي الأول - نابع من المسلات الفرعونية أو المصرية القديمة:

يري مؤيدي هذا الرآي أن أصل المئذنة البعيد موجود بالمسلة المصرية القديمة التي ظهرت في العمارة المصرية القديمة, والمسلة تعني إصبع الشعاع المضعى, وقد أطلق عليها مؤرخين الإغريق اسم (Obelisk) اى الوتر أو الإبرة و هو الاسم الذى اشتهرت به في الغرب وترجمة العرب إلى مسلة, وقد شيدها المصريين القدماء للإشارة إلى إصبع العقيدة الذى يشير إلى عرش الإله في السماء وذلك تعبيراً عن وحدانية الخلق, والمسلة رمز عند المصريين القدماء يعبر شكلها عن هرم (بن بن) ذى الأضلاع الأربعة الذي يمثل أركان الدنيا الأربعة، ويتجه بشكلة الهرمي السماء مكون قمة المسلة أما جسمها هو القائم ليربط بين السماء والأرض كرمز للإيمان واشارة هامة للتوحيد. (3)

كما يغطى طرف المسلة بمعدن براق ثمين كالذهب أو الفضمة حتى يعكس ضوء الشمس لمسافات بعيدة, حتي يراها العامة من أي مكان فهي تعتبر وسليلة لإرشاد جميع الناس عن مكان المعبد وهذه الفكرة توارثت عبر الأجيال وظهرت في منارة الإسكندرية وبأبراج الكنائس ومآذن المساجد.<sup>(4)</sup>

فالقاسم المشترك بين المسلات والمآذن هو أن كلاً منهما متدرج في الأرتفاع وكأنه إصبع العقيدة التي تشير إلي أعلي للسماء نحو المطلق إلي إله الكون إلي الله عز وجل, كما أن كلاً منهما يرمز ويشير إلي التوحيد وإلي من يدبر هذا الكون وكذلك إلي حالة المعراج والصعود من أسفل لأعلي نحو السماء للخالق وهما أيضاً عنصران دالان علي المكان المقدس أي بيت الصلاة والدعاء.(5)

#### 2/2 ... الرآي الثاني - نابع من المنارات:

يري مؤيدي هذا الرآي أن المنارة هي الخطوة التي تسبق المئذنة, حيث يرى بعض المؤرخون أن منارة الإسكندرية "فاروس" التي تقع مكانها الآن قلعة قايتباي كانت الأسساس الذي اشستقت منه فكرة المآذن, وقد شسيدت منارة الإسكندرية على مدخل الميناء الشرقي, وكان الهدف من إقامتها هو هداية السفن البعيدة القادمة إلي مكان الميناء, وكانت المنارة مكونة من ثلاثة طوابق, الطابق الأول مربع الشسكل والثاني مثمن الشسكل أما الطابق الثالث فكان أسسطوانيا يعلوه مصسباح تغطية قبة مركزية, وإذا نظرنا إلي ذلك الترتيب المكون من ثلاث طوابق ذات الشسكل (المربع ومن فوقه المثمن ثم الدائري) نجده نفس الترتيب الذي أتبع لبناء كثيراً من المآذن التي ظهرت بالعمارة المصرية بعد دخول الإسلام بالمباني الدينية وخصوصاً بعصر المماليك. (6)

وإذا كان الغرض الأساسي من المنارة هو هداية السفن البعيدة الضالة التي توجد بالبحر إلي مكان الميناء من خلال الأرتفاع الشاهق والنور الذي ينبعث منها, فكذلك الغرض الأساسي من وجود المئذنة هو هداية المسلمين إلي المكان الذي يوجد به المسجد من خلال الأرتفاع الشاهق للمئذنة, وصوت الأذان الذي ينبعث منها في كل صلاة لدعوة المسلمين في كل مكان لأداء فريضة الصلاة, وهذا هو القاسم المشترك بينهم. (7)

#### 3/2 ... الرآى الثالث - نابع من أبراج الكنائس القبطية:

يري مؤيدي هذا الرآي من المؤرخين أن المئذنة يرجع أصلها إلي أبراج الكنائس القبطية، حيث يشيرون إلى أن الوليد بن عبد الملك أبقي على أبراج الكنائس الرومانية حينما شيد المسجد الأموي بدمشق, ورفع بعضها لتصبح كلها على ارتفاع واحد, كما أن المئذنة الأموية المربعة المسقط التي سيطرت على شكل المأذن في المغرب وبلاد الأندلس على استقد من الطرز المعمارية البيزنطية, كما أن الأطراف العليا تميز المئذنة عن أبراج الكنائس, وذلك لأن الأذان يتطلب شكلاً مختلف النهاية، كما أن طراز الأبراج العالية المربعة أو المستديرة ليست حكراً على عصر أو حضارة بذاتها كالحضارة الرومانية والبيزنطية، بل هو طراز قديم عرفته الحضارات وتوارثته الأجيال, فالعامل المشترك بين المآذن والأبراج يتلخص في أن كلاً منهما يعتبرا وسيلة إعلام تتم بأبراج الكنائس بواسطة الأجراس وتتم بمآذن المساجد بواسطة الأذان. (8)

فمن الممكن أن يكون ذلك التسلسل هو الأمر الطبيعي الناتج في مصر حيث بدأت الفكرة بالمسلة ثم أعيد صياغتها واستعملت بعد ذلك في منارة الإسكندرية وأيضاً في أبراج الكنائس المختلفة ثم أعيد صياغتها لكي تظهر في المئذنة, وإذا نظرنا إلي الثلاثة آراء سنجد اشتراكهم جميعاً في أن أصل المئذنة نابع من فكر رمزى الغرض منه هو السمو والتدرج إلي أعلي نحو السماء للمطلق, وأيضاً الهداية والحماية من الضلال.

#### 3- أشكال وأنواع المسآذن:

تمثل مدينة القاهرة ذات الألف مئذنة نموذجا حيا لتطور وتعدد أشكال وأنواع المآذن التي نشأت في العمارة المصرية بعد دخول الإسلام, حيث أن جميع المآذن عبر العصور تشترك في أنها متدرجة في الأرتفاع ذات شكل تصاعدي من أسفل إلى أعلى ولكنها تختلف من حيث نسب الشكل المستخدم.<sup>(9)</sup>

1/3 ... حيث أتجه المعماري المسلم نحو التجويد في النسب والتفاصيل الخاصة بالمآذن عبر العصور المتتالية المختلفة, فالمآذن المصرية بعد دخول الإسلام ذات المختلفة, فالمآذن المصرية بعد دخول الإسلام ذات الشكل الحلزوني بسلام خارجية وبدون أي زخارف, وهي على غرار مئذنة جامع سلمراء الملوية التي توجد بالعراق, وهي الوحيدة بمصر التي لها هذا الشكل الدائري الحلزوني المتصاعد والمتجه للسماء. (10)

2/3 ... تغيرت بعد ذلك شكل المآذن نتيجة تأثرها بالأفكار الفلسفية المختلفة, ففي العصر الفاطمي ظهرت المآذن التي تحتوي علي أشكال مربعة ومثمنة وأسطوانية الشكل وتنتهى بالمبخرة كما هو الحال في مئذنتي جامع الحاكم بأمر الله بقصبة المعز, ونلاحظ وجود التضليعات الرأسية بالمئذنة مع شكلها الصاعد إلي أعلي جعلتها تظهر على هيئة نبات الصبار, الذي يرمز ويشير إلي معني الصمود والصعود والنمو في أتجاه السماء إلى الله عز وجل. (11)

3/3 ... ثم تغيرت شكل المآذن بالعصر الأيوبي والذي تلي العصر الفاطمي وقد تم استعمال الشكل المربع ومن فوقه الشكل المثمن وأحياناً الشكل الدائري من فوقهم لكي يعلو الشكل المربع والمثمن بهذا الترتيب, ومن أشهر هذه الأمثلة مئذنة مسجد فاطمة خاتون ومئذنة الصالح نجم الدين أيوب. $^{(2)}$ 

- 4/3 ... وقد تطورت أشكال المآذن وتنوعت في عصر المماليك من حيث شكل وعدد القطاعات المستعملة حيث:
- أ- الطريقة الأولي: تتكون المئذنة فيها من ثلاث طوابق السفليان منها قطاعهما مربع أما العلوي فأسطواني الشكل, مثال مئذنة المنصور قلاوون من العصر المملوكي البحري بقصبة المعز بالنحاسين.
- ب- الطريقة الثانية: تتكون المئذنة من قاعدة تقع فوق كتلة المدخل علي هيئة أسطوانة ويحمل هذا البدن شرفتان على مقرنصات وينتهي بقبة بصلية, مثال مئذنة الناصر محمد بن قلاوون بالقلعة العصر المملوكي البحري.
- ج- الطريقة الثالثة: أنتشرت بشدة بالعمارة المصرية بالعصر المملوكي وخصوصا فترة عصر المملوكي البرجي الجركسي, حيث تبدأ بقاعدة مربعة يعلوها شكل مثمن ثم دائري أسطواني منتهية برأس أو رأسين ثم عنصر المبخرة أو الجوسق, ويرجع ذلك الترتيب التصاعدي إلي أفكار ومعاني خفية سوف يتم تفسيرها بعد ذلك, مثال مئذنتي جامع السلطان حسن وجامع قايتباي ذو الرأس الواحدة, ومئذنة جامع قانيباي الرماح ذو الرأسين.

5/3 ... أما التي ظهرت بالعصر العثماني قد امتازت بالرشاقة مع استقامتها ونهايتها المخروطية على شكل القلم المبري, فكانت قطاعتها دائرية الشكل بكامل الأرتفاع وتنتهي بشكل مخروطي, وأستمر ذلك الطراز حتى أسرة محمد علي, ومن أشهرها مسجد سليمان باشا ومئذنتي جامع محمد علي بالقلعة, ومسجد المحمودية والملكة صفية بالقرب من القلعة ومئذنة جامع الحسين وغيرها من النماذج التي ظهرت نتيجة التأثر بالفكر الوافد من الخارج.(13)

#### 4- طريقة تصميم المسآذن:

تتكون المئذنة من مدخل يكون غالباً داخل صحن المسجد, ثم درج الصعود وهو عادة ما يكون حلزونيا يدور حول محور المئذنة ليصل إلى الشرفات المرتفعة, ولموقع الشرفة ودور انها وظيفة هامة حيث يقف المؤذن عليها ليرفع الأذان، ويجب أن تحيط الشرفة بالمئذنة كدائرة لكي يعلن المؤذن نداء الحق في الجهات المختلفة, وقد أثيرت قضايا إجتماعية بسبب إطلاع المؤذن على صحون المبانى التى تحيط بالمئذنة نظراً لإرتفاعها عنهم. (14)

وفي إطار تلافي ضرر الكشف والإطلاع حكم الفقهاء بمنع المؤذن من الصعود بالمئننة التي ترتفع عن البيوت المجاورة حتى لا يكشف عورات أهل البيت, وعلاوة على ذلك قد شاع بالمدن أختيار المؤذنين من مكفوفي البصر لحماية البيوت المجاورة للمساجد من تطلع المؤذن المبصر أثناء صعوده (15)

كذلك ما يروي عن الجامع الأزهر أنه انتهج تقليدا سار عليه منذ نشأته, وذلك بضرورة أن يكون المؤذن ضريراً أى غير مبصـــر للحفاظ علي حرمة البيوت المحيطة وعورتها, وقد لوحظ أن المآذن في أغلب الوقت تزود بأكثر من شرفة وذلك لوجود بعد وظيفي إضافة إلى البعد الجمالي للمئذنة حيث كانت:

- 1/4 ... الشرفة العلوية تستخدم للأذان في فترة النهار: وقت صلاة الظهر والعصر
  حيث الضجيج والصوت المرتفع المحيط بالمسجد.
- 2/4 ... الشرفة السفلي تستخدم للأذان في فترة الليل: وقت صلاة المغرب والعشاء والفجر
  حيث الهدوء والسكون التام الذي يحيط بالمسجد. (16)

#### 5- الأهداف الوظيفية الخاصة بعنصر المآذن:

نشأت المآذن بالعمارة المصرية بدور العبادة (الجامع/ المسجد/ الزاوية) لكي تلبي أغراض وظيفية يمكن تلخيصها: 1/5 ... استعملت المئذنة في النداء للصلاة وإسماع أكبر عدد ممكن من المصليين وذلك من خلال الشرفات العلوية والسفلية بالمئذنة, بدلاً من استعمال الجرس أو الناقوس كأداة للإعلام عن موعد أداء الصلاة. (17)

2/5 ... تساعد مرتادي المساجد من المصليين عن الاستدلال علي موقع المسجد وخصوصاً عند إنارتها ليلاً.

3/5 ... تحمي المجتمع العمر اني من كوارث الصواعق وما تسببه من حرائق حيث تمثل موانع تتكسر عليها حركة الصواعق وخصوصاً بالمناطق ذات البيوت المنخفضة, مع تأكيد خط السماء للنسيج الحضري.<sup>(18)</sup>

4/5 ... استعملت المئذنة كمكان لمراقبة الأعداء وقت الحرب حيث أنها تعتبر أعلي نقطة في المجتمع العمراني, وأيضاً مكان مرتفع ترمي السهام من فوقه خلف الشرفات أو العرائس التي توجد بأعلي نهاية الواجهات.<sup>(19)</sup>

## 6- الأفكار الرمزية والمعانى الخفية التي توجد وراء عنصر المآذن:

ظهرت كثيراً من المعاني والإيحاءات المختلفة التي تنبعث من عنصر المئذنة, حيث حقق المعماري المسلم من خلال استخدامه المئذنة فكرة الاتجاه نحو السماء والسمو إلى أعلى حتى يعلوا صوت المؤذن لينادى بالصلاة, فكان من الطبيعي للمئذنة نظراً لأرتفاعها الملحوظ ووظيفتها الشعائرية أن تغدو رمزا للإسلام, وقد أخذت المأذن أشكالا مختلفة ولكن يبقى المضمون في تصميمها متمثلا في رمزيتها حيث أراد المعماري أن يساعد على انتشار صوت المؤذن في أكبر مساحة ممكنة وكذلك استخدامها كعلامة مميزة ورمز يدل علي وجود المسجد, فاستخدمت المئذنة كمالجة وظيفية ورمزية ذو معاني وتعبيرات متعددة لهذا المطلب الشعائري. (20)

#### 1/6 ... رمزية المآذن من خلال الفكر المصرى قبل دخول الإسلام:

#### 1/1/6 ... المسلات:

يري الأديب جمال الغيطاني أن أصل المئذنة البعيد موجود بالمسلة المصرية التي ظهرت في الحضارة المصرية القديمة حيث أن كلاً منهم يعتبر رمز وإشارة إلي التوحيد وإلي من يدبر هذا الكون أي للخالق الأعظم, وكلاهما يشير إلى أعلى نحو المطلق إلي الله, وقد نبعت الفكرة من المسلات الفرعونية ثم تغيرت وظهرت من جديد في منارة الإسلندرية وكذلك بأبراج الكنائس القبطية, ثم ظهرت هذه الفكرة بالمآذن الإسلامية بالمباني الدينية أي بكلا من المسجد والجامع والزاوية, فالفكر الرمزي الذي أنتقل من المسلات إلي المآذن هو الإشارة إلي توحيد الخالق بواسطة إصبع العقيدة, فهي تمثيل لحالة المعراج من خلال التدرج في كتل المئذنة في اتجاه السماء نحو المطلق إلي المولي.

#### 2/1/6 ... المنارات:

مفهوم المئذنة مرتبط بمفهوم المنارة, حيث أن كلاً منهم يرسل إشارات لهداية الضالين سواء من خلال الصوت أو الضوء وخصوصاً في فترة الليل, كما أن المئذنة بالعصر المملوكي قد أستمدت تصميمها من منارة الإسكندرية القديمة في طريقة تكوينها ذات ثلاثة طوابق, حيث يفصل كل طابق عن الآخر بشرفة والثلاثة أشكال المستعملين بالترتيب من أسفل إلي أعلي هم: الشكل المربع ثم الشكل المثمن ثم الشكل الدائري بالمنارة والمئننة, ولكل شكل من هذه الأشكال معني ورمز ومدلول, حيث أن الفكر والمعني الرمزي الذي أنتقل من المنارات إلي المآذن هو الدعوة إلى المهداية, حيث أستعمل النور بالمنارات لإرسال إشارات لهداية السفن الضالة بالبحار أما المآذن بالمساجد فقد أستعمل فيها الأذان وإضاءتها قمتها ليلاً لهداية المصليين لأداء الصلاة في أوقاتها وخصوصاً الصلوت الليلية. (12)

#### 3/1/6 ... أبراج الكنائس:

مفهوم المئذنة مرتبط بمفهوم أبراج الكنائس, حيث أن المئذنة يرجع أصلها إلي أبراج الكنائس القبطية المربعة الشكل, فالمئذنة الأموية المربعة المسقط التي سيطرت على شكل المآذن في بلاد المغرب والأندلس أصلها مستمد من الطراز المعماري البيزنطي, فقد كانت دومًا الأطراف العليا تميز المئذنة عن أبراج الكنائس, وذلك لأن الأذان يتطلب شكلاً خاصاً لنهاية المئذنة، حيث أن الفكر الرمزي والمعني الذي أنتقل إلي المئذنة من خلال أبراج الكنائس هو الدعوة إلي الصلاة من خلال الصوت للوصول إلي أكبر عدد ممكن من المصليين, حيث استعملت الأجراس بأبراج الكنائس والأذان بمآذن المساجد للدعوة إلى الصلاة والتوجه إلى الخالق في مواقيت محددة.

#### 2/6 ... رمزية المآذن من خلال الفكر المصري بعد دخول الإسلام:

يذكر ثروت عكاشة أن المعماري قد حقق فكرة الاتجاه إلي أعلى بطريقة درامية في ابتكاره للمئذنة للوصول إلي معاني مختلفة يحاول ترسخها في نفوس المسلمين, ففي القاهرة نرى المآذن مرتفعة فوق المباني وكأنها واحدة من عرائس المسجد حيث تكون المئذنة مع القبة تشكيلاً هندسياً متوازناً في الفضاء, مما يشير إلي معنى السمو والرقى من خلال المئذنة, والسكون والهدوء من خلال القبة. (22)

ويذكر المعماري حسن فتحي أن من ضمن ما عبر عنه المعماري المسلم فكرة التسامي إلى العلا وربط الأرض بالسماء في عمارة المسجد من خلال المئذنة, التي تنطلق إلى السماء في تضاد مع أفقية الأرض, فإن كان يرمز إلى التصال الأرض بالسماء على مستوى الجماعة بواسطة عنصر الشرفات أي عرائس السماء المتكررة في نهاية الواجهة, فإنه حق ربط الأرض بالسماء على مستوى الجماعة أيضاً بواسطة عنصر المآذن, ويظهر ذلك بوضوح من خلال تقسيمات كتل المئذنة فهي تتناقص صعوداً كلما أتجهنا إلي أعلي نحو السماء, وذلك التغير يظهر بوضوح من خلال التحول في الأشكال المستخدمة من الشكل المربع إلى الشكل المثمن ثم إلى الشكل الدائري والانتهاء بعنصر القبة أو الجوسق الذي يحتوي علي عنصر الهلال أو العشاري الذي يوجد أعلي المئذنة, فذلك التدرج جعلها أقرب إلى فن النحت, مخضعاً الإنشاء للتعبير الفني الذي يشير إلى أعلى للسماء نحو المطلق إلى الله عز وجل. (23)

فهي دعوة إلى الصلاة من خلال النداء, كما أنها دعوة إلي توحيد الخالق من خلال إشارتها في الاتجاه الرأسي نحو السماء, كما يوجد بعض الأفكار الفلسفية التي توضح بعض المعاني الخفية ويظهر ذلك من خلال الأتي:

#### 1/2/6 ... رمزية المآذن من خلال الفكر الصوفى:

تتكون المئذنة من جزء سفلي مربع الشكل وهو القاعدة حيث أن المربع يرمز ويشير إلي الأرض, كما أن الأربعة أضلاع ترمز وتشير إلي الجهات الأصلية الأربعة, ثم جزء متوسط مثمن الشكل وهو يرمز ويشير إلي الملائكة الشانية الحاملة لعرش الرحمن, كما ورد: (والملك على أرجائها ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية) {آية 17} سورة الحاقة, ثم جزء علوي دائري الشكل وهو يرمز ويشير إلى الكون أو العرش الإلهي وتنتهي المئذنة بالجوسق ذو النقطة العلوية التي تشير إلي معني المئتهي, فالفكر الرمزي المستعمل بتصميم المئذنة منطقي من حيث الترتيب فهو يبدأ بالأرض رمز الثبات ثم الملائكة الثمانية الحاملة للعرش الإلهي ثم الشيء المحمول وهو الكون أو عرش الرحمن الذي يشير إليه بالمنتهي. (24)

فهذا الفكر الرمزي نابع من الفرق والمدارس الصوفية التي بدأت في العصر الأيوبي نتيجة تحول مصر وروجوعها مرة آخري إلي المذهب السني في عهد صلاح الدين الأيوبي وإنشاء المدارس المتعددة مع دار العبادة وظهور التصوف السني الذي كان ينتشر بشكل كبير بين طوائف الشعب ومنهم البنائين والحرفيين, ومن هنا فقد أثر الفكر الصوفي علي تشكيل العناصر المعمارية وعلى تشكيل أهم عنصر معماري رأسي وهو عنصر المئذنة. (25)

#### 2/2/6 ... رمزية المآذن من خلال الفكر السنى:

قد أعطت المآذن صفة خاصة ومميزه للمباني الدينية التي ظهرت في العمارة المصرية بعد دخول الإسلام, وخصوصاً التي تحتوي على مئذنتين متماثلتين, فهي توحي بجمال الشكل وهي ترتفع كالسهم في الفضاء السماوي الرباني وكأنها أذرع ممتدة إلى الله, تطلب المزيد من الرحمة والمغفرة, وهي بذلك رمز يشير إلي المسلم المتعبد الرافع يديه إلى الله, ونري ذلك في مئذنتي جامع الحاكم بشارع المعز وجامع برقوق وفرج بالقرافة الشرقية وجامع السلطان حسن بالدرب الأحمر وجامع محمد على بالقلعة حيث أن كلاً منهم يحتوي على مئذنتين كأنهم ذراعين يدعون إلى الخالق فالتدرج في نسب الشكل بين مكونات بدن المئذنة على مر العصور هو إشارة وإيماء إلى الخالق.

#### 3/2/6 ... رمزية وهدف تصميم المئذنتين من خلال عمارة الثقافة الإسلامية:

يحتوي الكثير من المباني الدينية على مئذنتين أو أكثر, نراهم في بعض المساجد قد تم تصميمهما بحيث يكونوا متشابهين, وأحياناً يكون المئذنين متماثلتين من حيث التصميم المعماري, ويتم وضعهما أحياناً علي جانبي المدخل, وقد نراهم أحياناً بالخلف بجوار المحراب, وإذا بحثنا عن الهدف الأساسي من تصميمهما بهذا الشكل لوجدنا هو ضبط الخط الوهمي الواصل بين المئذنتين بحيث يكون عموديا على اتجاه القبلة, فهو يعتبر توجيه للقبلة بطريقة غير مباشرة لأي شخص عابر يري مئذنتين ذلك المسجد, ومن هنا فقد أستطاع المعماري المسلم تحقيق فكرة البوصلة التي تشير إلى اتجاه الصلاة أي القبلة في الفكر المصري بعد دخول الإسلام (26)

حيث ظهرت فكرة البرجين أو المئذنتين بالعمارة الدينية عبر الأجيال المختلفة وفي العمارة المصرية عبر التاريخ, حيث أنها بدأت من العصر المصري القديم حيث نجد المعابد المصرية القديمة وأحتوائها علي برجين مرتفعين بجانبي المدخل حيث أن الخط الوهمي الواصل بينهما عمودي علي قدس الأقداس لكي يشر إلي أتجاه الشرق, ثم انتقلت هذه الفكرة بالتتابع عبر الزمن وقد ظهرت بالعصر القبطي وظهور برجي الأجراس والخط الوهمي الواصل بينهما قد صمم عمودي على المذبح لكي يشير إلي أتجاه الشرق, ثم أنتقلت بالتالي إلي العصر الإسلامي وظهور المئذنتين والخط الوهمي الواصل بينهما عمودي على اتجاه المحراب لكي يشير إلى اتجاه القبلة. (27)

مثال علي ذلك: (المئذنتين المتماثلتين بجامع الحاكم من العصر الفاطمي, والمئذنتين الغير متماثلتين بجامع السلطان حسن بميدان صلاح الدين بالدرب الأحمر من العصر المملوكي البحري, والمئذنتين المتماثلتين بجامع برقوق وفرج بالقرافة الشرقية من العصر المملوكي البرجي, والمئذنتين المتماثلتين بجامع محمد على بالقلعة) وغير هم.<sup>(28)</sup>

فهو يعتبر توجيه للقبلة بطريقة غير مباشرة لأي شخص عابر يري المئذنتين من خارج المسجد, ومن هنا فقد أستطاع المعماري المسلم تحقيق فكرة البوصلة التي ترمز وتشير إلي اتجاه الصلاة أي القبلة, وذك من خلال فكرة المئذنتين وضبط الخط الوهمي الرابط بينهما.<sup>(29)</sup>

#### 4/2/6 ... رمزية المآذن من خلال بعض الأفكار الآخرى:

وإذا نظرنا إلي الفكر الرمزي الذي يوجد وراء تصميم شكل عنصر المئذنة بجامع أحمد بن طولون لوجدنا السلم الحلزوني يلتف حول بدن المئذنة في تكوين دائري حلزوني صاعد إلي السماء كأنه سهم رباني يلتف حول بدن المئذنة في اتجاه تصاعدي إلي أعلي بطريقة ديناميكية بأختلاف أي مئذنة أخري حيث باقي المآذن تشير للسماء من خلال الندرج في الارتفاع .(30)

وهي تعبر باستقامتها وتطاولها فوق أفقيات التشكيل العام للمسجد إشارة إلي من يدبر هذا الكون للسماء وليس هذا تعبيراً أجوفاً ولكنه يكسب المئذنة بعد كوني مما يفرض عليها تشكيل يخضع لمعابير كونية فوق إنسانية في رمزيتها ومعانيها وأهم هذه المعايير علي المستوي الحرفي والتصميمي هو التدرج الكوني للمئذنة من المربع برمزيته للأرض للدائرة برمزيتها للسماء ماراً بالمثمن حيث يرتفع عرش الإله. (31)

كما ظهرت بعض من المآذن منتهية بقبة صغيرة ذات تضلعيات متكررة مثل القباب الساسانية وهي تسمي بالمبخرة وهي ترمز وتشير إلي طاقية المسلم المتعبد التي توضع فوق الرأس, لتحمية من حرارة الشمس, ولاشك في أن المعماري المسلم لم يخلو فكره من دراية سيكولوجية حين قسم المئذنة صعوداً إلى عده أقسام تفصلها شرفات نتناقص في الطول كلما ارتفعنا إلي أعلي, ولقد كان من الطبيعي أن تغدو المئذنة باستطالتها إلى أعلى وبوظيفتها الشعائرية رمزا للإسلام, حيث تقع المئذنة بمكان يشكل مع القبة تكوينا جمالياً ورمزياً فكلاهما عنصر يجاوز ارتفاع المبنى ويشارك في تحديد صورة المسجد المنطبعة على السماء التي يراها المتعبد, ومن هنا فقد أعتبرت المئذنة من أهم العناصر المعمارية التي توجد بالمباني الدينية والتي اتخذت رمزاً يشير لمكان المساجد وهو المكان المقدس الذي يعتبر أحب مكان لدي المولى على الأرض. (32)



شكل (1) أستعمال المآذن بالمساجد لكي ترمز وتشير إلي التسامي للعلا وربط الأرض بالسماء, وهي تشير أيضاً من خلال تدرجها إلي السماء نحو المطلق إلي الخالق (القاهرة عمرها 50 ألف سنة, 1999م), (الوحدات الزخرفية الإسلامية, 2003م)



شكل (2) توافق فكرة المنذنة والمسلة والإشارة إلي توحيد الخالق من خلال إصبع العقيدة (www.islamonline.net,2017)



شكل (3) التشابه بين فكرة المنذنة والمنارة حيث أن كلاً منهما يدعوا إلى الهداية من خلال الصوت والضوء, وكذلك أبراج الكنائس حيث أن كلاً منهما يدعوا إلى الصلاة والتوجه إلى الله (بواسطة الباحث, 2017), (2017, 1985)



شكل (4) أستعمال المئذنتين المتماثلتين أحياناً بالمسجد الواحد بالعمارة المصرية لكي ترمز وتشير إلي الذراعين الممتدين إلي الله (1902) www.islamonline.net



شكل (5) التفاف السلم الحلزوني حول بدن المنذنة بجامع سمراء بالعراق, وأيضا بجامع أحمد بن طولون بالقاهرة, في تكوين حلزوني صاعد للسماء لأعلي كالسهم الرباني, وأستعمال المئذنتين المتماثلتين علي حدود الحرم فالخط الوهمي الواصل بينهما عمودي علي اتجاه القبلة كالبوصلة الموجهة نحو الكعبة (بواسطة الباحث, 2017) (2017 www.islamonline.net,2017)

#### 7- الأمثلة البحثية:

#### 1/7 ... جامع النور بالعباسية:

يحتوي الجامع على مئذنتين متماثلتين يمين ويسار المدخل الخاص به, حيث تبدأ المئذنة من أسفل بقطاع مربع الشكل ثم تتحول إلي الشكل المثمن ومنه إلي الشكل الدائري الأسطواني, وتعلو المئذنة طاقية مضلعة تضليع حلزوني وهي أشبه بالتضليعات الساسانية, وهذا الترتيب يوجد بالعمارة الدينية بالعصر المملوكي, وقد نتج ذلك الترتيب بهذا العصر من أفكار فلسفية نابعة من الفكر الصوفي, ونلاحظ أن الجامع يحتوي علي مئذنتين متماثلتين مثل كثير من الجوامع المعاصرة, حيث تم أستعمال المئذنتين للتأكيد علي عنصر المدخل فهي لا تشير هنا بوضعها إلي أتجاه القبلة حيث نستنتج أنها قد أستعملت بغرض الشكل الجمالي وتقليد الماضي, ولكي تكون علامة مميزة للقادم بالسيارة من بداية الطريق فهي تكاد تكون عمودية على الطريق.



شكل (6) استعمال مئذنتين متماثلتين بجامع النور بالعباسية حول عنصر المدخل, وكذلك استعمال الشكل المربع والمثمن والشكل الدائري في المئذنة الواحدة بشكل متوارث من العمارة الدينية التراثية ولكن بتصميم مختلف (بواسطة الباحث, 2017)

#### 2/7 ... جامع الفتح برمسيس, وجامع صلاح الدين بالمنيل:

وقد ظهر ذلك الترتيب (المربع ثم المثمن ثم الدائري) من حيث مساقط القطاعات المختلفة, وباختلاف النسب والزخارف في كثير من مآذن الجوامع المعاصرة كجامع الفتح برمسيس, ومئذنتي جامع صلاح الدين الأيوبي بالمنيل بنهاية كوبري الجامعة وغير ذلك من هذه المآذن المختلفة التي تم بنائها علي غرار الفكر التصميمي لمآذن الجوامع التراثية التي ظهرت بالعمارة المصرية وخصوصا في العصر المملوكي.



شكل (7) استعمال تصميم شكل المنذنة التي تشبه المآذن المملوكية بجامع الفتح برمسيس, وكذلك بجامع صلاح الدين الأيوبي بالمنيل حيث تم استعمال الشكل المربع والمثمن والدائرة, وأيضاً استعمال المنذنتين المتماثلتين (بواسطة الباحث, 2017) ولكن هل تم بناء تلك المآذن علي نهج المآذن القديمة للتقليد والتكرار أم عن قصد للوصول إلي نفس المعاني والأفكار الرمزية؟, ولو أفترضنا أنها مفهومه بالنسبة للمعماري المصمم, فهل هي مفهومة بالنسبة لعامة الناس وخصوصاً المسلمين المستخدمين لهذا المسجد؟, أم أنها مجرد شكل جمالي زخرفي؟

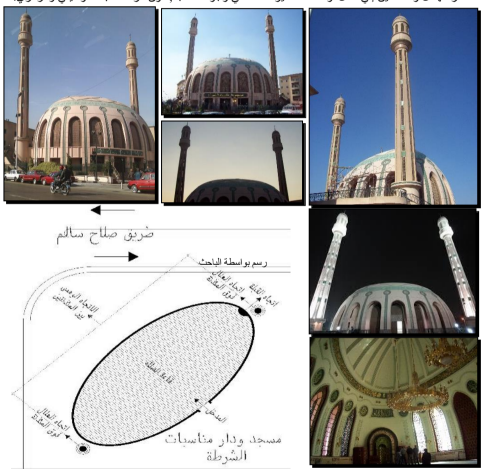


شكل (8) استعمال بعض أشكال المآذن المختلفة ذات المسقط الأفقي المربع أو الدائري, أو الشكل المربع والمثمن والدائرة, ونجد تكرار هذا التصميم بالجوامع المعاصرة, ولكن هل تستعمل هذه الأشكال بغرض فكر له هدف؟ (بواسطة الباحث, 2017)

#### 3/7 ... مسجد ودار مناسبات الشرطة بالدراسة:

يحتوي المسجد على مئذنتين متماثلتين ذات قطاع دائري اسطواني على يمين ويسار كتلة المسجد, وإذا نظرنا إلى الخط الوهمي الذي يربط بينهما لوجدناه عمودي على الناصية نظراً لأن المسجد يقع عند نقابل طريق صلاح سالم مع طريق آخر جانبي, ومن هنا نستنتج أن المئذنتين قد صممت كنوع من أنواع التكرار أو للناحية الجمالية الذي يجب أن يكون عليه المسجد بغض النظر عن أي معاني أخري تهدف إلى عمله بهذا الشكل, وإذا نظرنا إلى اتجاه الهلالين فوق المئذنتين لوجدناهما بعيدين كل البعد عن اتجاه القبلة, حيث أن ذلك الغرض الذي من أجله صمم الهلال حيث أن الهلالين الموجودين بالجامع قد صمموا بغرض الزينة والجمال لأنه موروث ثقافي وليس بغرض التوجيه.

ففي هذا المثال احتواء المسجد على هلالين فوق المئذنتين لم يشيروا إلى اتجاه القبلة وكذلك المئذنتين المتماثلتين المخط الوهمي الرابط بينهم لم يشير أيضاً إلى اتجاه القبلة فجميعهم يشيروا إلى الملف أو الدوران الذي يقع عليه المسجد ومن هنا أختفي الغرض الأساسي من استعمال المئذنتين وعنصر الهلال في ذلك المسجد ولذلك تحول عنصر الهلال والمئذنتين إلى شكل او علامة مميزة فقط على وجود المسجد. دون مراعاة البعد الوظيفي والرمزى.



شكل (9) عدم تصميم المنذنتين لتحقيق الوظيفة والمعنى والتي قد صممت من أجلها لتحديد اتجاه القبلة (بواسطة الباحث, 2017) 8- عـــرض نـمــــاذج من الإستبيان:

لدراسة مدي ارتباط وتأثير تلك الأفكار والمعاني والتعبيرات الرمزية المختلفة بفكر المعماريين والطلاب الدارسين في مجال العمارة بصفة خاصة والناس بصفة عامة فقد تم عمل استمارة إستبيان تم من خلالها الاستدلال عن عنصر المآذن حيث يمكن اختيار أكثر من إجابة واحدة وذلك من خلال: 1/8 ... الورقة الأولى من الاستبيان: المئذنة عنصر معماري متوارث ظهر في العمارة المصرية بعد دخول الإسلام بالمباني الدينية (كالجوامع والمساجد والزوايا), حيث أن أصل ذلك العنصر يرجع إلى:

ج - أبراج الكنائس و - ليس أياً مما سبق

ب- المنارة التي توجد عند الشاطيء

أ- المسلة الفر عونية

د- برج بيزا المائل

هـ المعابد المتدرجة في الارتفاع ز - إجابات أخرى ممكنة --



| , which were                                             |                                                  |                                                  |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| جدول (1) أولاً: رأي المهندسين المعماريين: (عدد 20 مهندس) |                                                  |                                                  |
| ) 1                                                      | (10%) المسلة الفر عونية. (رأي2)                  | رآي المهندسين المعماريين من خلال الإستبيان       |
| 5) 2                                                     | (55%) المنارة التي توجد عند الشاطيء. (رأي 11)    | المسلة القرعونية •                               |
| 5) 3                                                     | (25%) أبراج الكنائس. (رأي 5)                     | المشارة التي توجد غد • الشاطيء                   |
| ) 4                                                      | ( 0%) برج بيزا المائل. (رأي 0)                   | اَبِراج الكَنْفُس ₪<br>برج بيرًا المائل <b>ۗ</b> |
| 5) 5                                                     | (5%) المعابد المتدرجة في الارتفاع. (رأي 1)       | المعابد المتدرجـة فـــي ■<br>الارتفاع            |
| 5) 6                                                     | (5%) ليس أياً مما سبق. (رأي 1)                   | ليس أيا مما سبق -                                |
| حىث أنا                                                  | أشار البعض إلى أن هذا العنصر برمز وبشبر إلى إعلا | ء كلمة الحق من خلال النداء.                      |



حيث أشار البعض إلى أن هذا العنصر يرمز ويشير إلى الهداية.

جدول (2) ثانياً: رأى الطلاب الدارسين: (عدد 20 طالب)



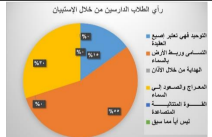
#### 2/8 ... الورقة الثانية من الإستبيان: المئذنة بشكلها التصاعدي المتجه نحو السماء ترمز وتشير إلى:

ج - الهداية من خلال الأذان و- ليس أياً مما سيق ب- التسامي وربط الأرض بالسماء هـالقوة المتتالية المتصاعدة أ- التوحيد فهي تعتبر إصبع العقيدة د- المعراج والصعود إلى السماء

ز ـ إجابات أخرى ممكنة ــــــ



#### جدول (4) أولاً: رأى المهندسين المعماريين: (عدد 20 مهندس) (20%) التوحيد فهي تعتبر إصبع العقيدة. (رأى 4) 1 رآي المهندسين المعماريين من خلال الإستبيان (10%) التسامي وربط الأرض بالسماء, (رأي 10) 2 التوحيد فهي تعتبر إصبع التسسامي وربسط الأرض 🊃 (5%) الهداية من خلال الأذان. (ر أي 1) %40 3 الهداية من خلال الأذان = (25%) المعراج والصعود إلى السماء. (رأي 5) 4 المعراج والصعود إلى ( 0%) القوة المتتالية المتصاعدة. (رأى 0) القوة المتتالية ا المتصاعدة 5 ليس أياً مما سيق ( 0%) ليس أياً مما سبق. (رأى 0) حيث اشار البعض أن هذا العنصر يرمز ويشير إلى السمو والتوجه إلى الخالق الواحد من خلال التدرج في الأرتفاع. جدول (5) ثانياً: رأى الطلاب الدارسين: (عدد 20 طالب)



- 1 (15%) التوحيد فهي تعتبر إصبع العقيدة. (رأي 3) 2 (55%) التسامي وربط الأرض بالسماء, (رأي 11)
  - (0%) الهداية من خلال الأذان. (رأي 0)
  - 4 (30%) المعراج والصعود إلي السماء. (رأي 6)
    - (0%) القوة المتتالية المتصاعدة. (c = 0)
      - (0%) ليس أياً مما سبق. ((120)

2

4

5

6

حيث أشار البعض أن هذا العنصر يرمز ويشير إلي مكان الإله بالسماء, وأيضاً الأتصال بين الأرض والسماء والعلو.

## جدول (6) ثالثاً: رأي العامة من الناس: (عدد 20 شخص)



- (30%) التوحيد فهي تعتبر إصبع العقيدة. (رأي 6)
- (35%) التسامى وربط الأرض بالسماء, (رأي 7)
  - **3** (12%) الهداية من خلال الأذان. (رأي 4)
- (15%) المعراج والصعود إلي السماء. (رأي 3)
  - (0%) القوة المتتالية المتصاعدة. (رأي 0)
    - ( 0%) ليس أياً مما سبق. (رأي 0)

حيث أشار البعض إلي أن هذا العنصر يرمز ويشير إلي الشموخ والرقي النابع من الإسلام.

3/8 ... الورقة الثالثة من الاستبيان: وجود مئذنتين متماثلتين في بعض المساجد والجوامع المختلفة وهو بذلك ير مز ويشير إلى:

ج - صعود الدعاء و هبوط الاستجابة و- ليس أياً مما سبق

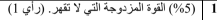
أ- القوة المُزدوجة التي لا تقهر ب- ذراعي المسلم المتعبد الداعي لله هـ مدينتي مكة والمدينة بالسعودية

د- الجمال والزينة والرخاء

ز - إجابات أخرى ممكنة.



## جدول (7) أولاً: رأى المهندسين المعماريين: (عدد 20 مهندس)



- (12%) ذراعي المسلم المتعبد الداعي لله. (رأى 12) 2
- (20%) صعود الدعاء وهبوط الاستجابة. (رأى 4) 3
  - (10%) الجمال والزينة والرخاء. (رأى 2) 4
  - ( 5%) مدينتي مكة والمدينة بالسعودية. (رأى 1) 5
    - ( 0%) ليس أياً مما سبق. (رأى 0) 6



رآى المهندسين المعماريين من خلال الاستبيان

حيث أشار البعض إلى الدنيا والدين. وكذلك رمز للشهادتين (شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله).

## جدول (8) ثانياً: رأى الطلاب الدارسين: (عدد 20 طالب)

- (5%) القوة المزدوجة التي لا تقهر. (رأى 1) 1
- (10%) ذراعي المسلم المتعبد الداعي لله. (رأى 10) 2
- (10%) صعود الدعاء وهبوط الاستجابة. (رأى 2)
  - (10%) الجمال والزينة والرخاء. (رأى 2) 4
  - ( 0%) مدينتي مكة والمدينة بالسعودية. (رأي 0) 5
    - (رأى 5) ليس أياً مما سبق. (رأى 5)

3

3

4

5

6



رآى الطلاب الدارسين من خلال الإستبيان

حيث أشار البعض إلى أن أستعمال المئذنتين المتماثلتين ببعض المساجد لكي يرمز ويشير للإتزان والوسطية.

## جدول (9) ثالثاً: رأى العامة من الناس: (عدد 20 شخص)



- (20%) القوة المزدوجة التي لا تقهر. (رأي 4) 1 2
- (60%) ذراعي المسلم المتعبد الداعي لله. (رأى 12)
  - ( 5%) صعود الدعاء و هبوط الاستجابة. (رأي 1)
    - (5%) الجمال والزينة والرخاء. (رأى 1)
  - (10%) مدينتي مكة والمدينة بالسعودية. (رأي 2)
    - ( 0%) ليس أياً مما سبق. (رأى 0)

ولم يشير أحدهم إلى أي اجابات أخرى ممكنة مفيدة.

#### 4/8 ... تجميع آراء الورقة الأولى من الإستبيان:

نلاحظ أن الاختبارات التي ظهرت من خلال الإستبيان علي مستوي (المهندسين المعماريين) و (العامة من الناس), معظمهم يشيروا إلي أن عنصر المنذنة يرجع أصلة إلي فكرة المنارة التي توجد عند الشاطيء التي تهدي السفن من بعيد من خلال الإذان المتكرر وهو خمسة مرات في اليوم الواحد, عميد من خلال الأذان المتكرر وهو خمسة مرات في اليوم الواحد, كما يأتي في المرتبة الثانية أن هذا العنصر يرجع أصلة إلي أبراج الكنائس الشاهقة ذات الشكل المربع التي تحمل الأجراس, ويأتي في المرتبة الثالثة أن هذا العنصر يرجع أصلة إلي المسلات الفرعونية التي تعتبر (إصبع العقيدة) في الفكر المصري القديم.

أما الاختيارات التي ظهرت من خلال (الطلاب الدارسين في مجال العمارة) معظمهم يشيروا إلي أن هذا العنصر ليس له أصل واضح يذكر, وبعضاً منهم يشير إلي أن الأصل في هذا العنصر يرجع إلي المنارة التي توجد عند الشاطئ, وكذلك المسلة الفرعونية التي توجد عند المعابد القديمة, وأيضاً أبراج الكنائس.



## 5/8 ... تجميع آراء الورقة الثانية من الإستبيان:

نلاحظ أن الاختيارات التي ظهرت من خلال الإستبيان علي مستوي (المهندسين المعماريين) و (الطلاب الدارسين في مجال العمارة) و (العامة من الناس), معظمهم يشيروا إلي أن عنصر المآذن يرمز ويشير إلي التسامي إلي العلا وربط الأرض بالسماء وهذا التعبير قد تم تأييده من خلال المعماري حسن فتحي وبعض من الأدباء والفلاسفة وأصحاب الفكر المتخصصيين في هذا المجال, ثم يأتي في المرتبة الثانية فكرة المعراج والصعود إلي أعلي نحو السماء, ويأتي في المرتبة الثالثة فكرة التوحيد فهي تعتبر إصبع العقيدة أو الأذرع الممتدة إلي الله سبحانه وتعالي تطلب المزيد من الرحمة والمغفرة وهذا الاتجاه يؤكد علية أيضاً الفكر السني وكثيراً من الأدباء والفلاسفة وأصحاب الفكر في هذا المجال, ثم يأتي في المرتبة الرابعة فكرة الهداية التي تتبعث من خلال الأذان بأعلى مكان بالمئذنة بخلاف مكان أنارتها ليلا بأعلى نقطة ممكنة, وهنا يتحقق التشابه بين المآذن والمنارات حيث أن كلاً منهم بمثابة مصدر ينبعث منه الهداية المتتالية والمتكررة خوفاً من الضلال أو الانحراف.



#### 6/8 ... تجميع آراء الورقة الثالثة من الإستبيان:

نلاحظ أن الاختيارات التي ظهرت من خلال الإستبيان علي مستوي (المهندسين المعماريين) و (الطلاب الدارسين في مجال العمارة) و (العامة من الناس), معظمهم يشيروا إلي أن استعمال المئذنتين المتماثلتين يرمز ويشير إلي ذراعي المسلم المتعبد الداعي إلي الله عز وجل ويطلب منه المزيد من الرحمة والمغفرة وهذا التشبيه قد تم التأكيد علية من خلال الفكر السني وكثيراً من الفلاسفة والأدباء وأصحاب الفكر في هذا المجال, وقد تم تأييده من خلال الثلاث مستويات (المهندسين المعماريين والطلاب الدارسين في مجال العمارة والعامة من الناس) حيث أن ذلك الاختيار نابع من إحساسهم الذاتي الوجداني الداخلي.

ثم يأتي بعد ذلك أن استعمال المئذنتين المتماثلتين في المسجد الواحد يرمز ويشير إلي القوة الجبروتية المزدوجة التي لا تقهر وكذلك إلى صعود الدعاء وهبوط الاستجابة وأيضاً مدينتي مكة والمدينة بالسعودية, وهذه الأفكار قد تم اقتراحها من خلال الباحث ولم يذكرها أي من الفلاسفة والأدباء أو أصدحاب الفكر في هذا المجال, بل هي مجرد إجابات إضافية مقترحة للتفكير والوصول إلى الفكر الخفى النابع من استعمال المئذنتين المتماثلتين بالجامع الواحد.

ومن أكثر الإجابات الذي ذكرها أحد المهندسين المعماريين الذي أجري معه الإستبيان وهي نابعة من تحليله أن استعمال المئذنتين المتماثلتين بالمسجد لكي يشير إلى الشهادتين (شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمد رسول الله).



#### 9- النتائسج والتوصيسات:

قد تعرضنا في هذا البحث إلي الفكر الرمزي والفلسفي الذي يوجد وراء عنصر من أهم العناصر المعمارية التي ظهرت بالعمارة الدينية, فهو محاولة الفهم والتفسير الخاص للأفكار الرمزية والمعاني الخفية التي توجد وراء عنصر المآذن أو المنارات, مع عمل إسقاط له بالعصور التي سبقته, وذلك للوصول إلي أصل ذلك الفكر المتوارث عبر الأجيال المختلفة, مع التعرض لبعض الأمثلة البحثية بالعصر الحديث وعمل الإستبيان لإختبار بعض الأراء للوقوف على مدي فهمها ومصداقيتها, ووجدنا أن ذلك العنصر لم ينبع من فراغ بل هو نتاج حضارات متتالية لتصميمه وظهوره بهذا الشكل, كما أنه ظهر الأن كشكل جمالي زخرفي بدون فهم لمعانيه فهي دعوة التأمل والتدبر.

## 1/9 ... ومن الدراسة الميدانية نستنتج أن استعمال المآذن بالمباني الدينية كان بغرض:

1/1/9... الناحية الجمالية والزخرفية الذي يجب أن يكون عليها المسجد أو الجامع.

2/1/9... الناحية العاطفية والحنين والعودة إلي الماضي, حيث أن هذا العنصر كان يستعمل في الجوامع والمساجد القديمة بالعمارة المصرية الدينية بعد دخول الإسلام بهذه الطريقة التصميمية, وكان الغرض الأساسي منه هو رفع الأذان منه, ولذلك نحن نستعمله الأن بنفس الشكل والحجم والتطبيق من حيث استخدام العنصر, دون أي فهم أو وعي للمعاني الخفية والتعبيرات الرمزية والهدف الذي صمم من أجله ذلك العنصر المعماري الفريد والمميز.

3/1/9... الاستعمال لهذا العنصر الأن بمعظم الجوامع والمساجد والزوايا المعاصرة بغرض الدلالة علي وجود المبني الديني وكعلامة مميزة فقط للمكان, فهو أيضاً تقليد لما سبق في العصور الإسلامية القديمة دون فهم ووعي وردراك للمعاني الخفية والتعبيرات الرمزية المختلفة التي توجد وراء ذلك العنصر المعماري, والتي توارثت بشكل مفهوم عبر المدارس الفقهية والأجيال المختلفة, وقد ضاع مفهومها فيما بيننا في وقتنا المعاصر.

#### 2/9 ... التوصيات:

ضرورة تنقيف المصمم المعماري الممارس والطالب الدارس في مجال العمارة وكذلك العامة المستخدمين من الناس بمدي أهمية العناصر المعمارية المستعملة, لما تحتويه من معاني وافكار وتعبيرات رمزية وفلسفية متوارثة عبر الأجيال السابقة عن فهم ووعي كامل لها, بالإضافة إلي الوظيفة التي قد صممت تلك العناصر المعمارية من أجلها, وخصوصا عنصر المآذن أو المنارات حيث لا يوجود مبني ديني إلا وقد أحتوي علي هذا العنصر المعماري المميز له من حيث الوظيفة والتعبير والمعني والرمز, مع ضرورة تدريب تلك الأجيال علي كيفية استخدام ذلك العنصر بالشكل الأمثل للوصول إلى الهدف المنشود.

#### 3/9 ... الدراسات المستقبلية:

1/3/9... مراعاه البعد الوظيفي والرمزي والمعاني المختلفة لعنصر المئذنة, وخصوصا بالمباني الدينية التي سوف تقام بالمستقبل عن فهم ووعي وذلك من خلال مراجعته من حيث الفكر والتصميم بواسطة لجان متخصصة في هذا المجال, مع عمل مراجعة للمباني التي قد ظهرت في السنوات الأخيرة الماضية وقد ظهر فيها عنصر المآذن مستخدماً كمفرد بالمنشأ كشكل جمالي زخرفي فقط وذلك لتصحيح الوضع الراهن.

2/3/9... در اسة الأفكار الفلسفية والتعبيرات والمعاني الرمزية المتوارثة عبر العصور والأجيال المختلفة, وتدريسها للأجيال الحديثة التي توجد الآن وكذلك الأجيال المستقبلية كلاً في تخصصة, وذلك لربط الخط الفكري الذي تطور عبر الأجيال السابقة وقد اختفي في الوقت الحالي وذلك لإستكمال الفكر المتوارث ودمجة بالتكنولوجيا الحديثة المتطورة وذلك لمواكبة العصر الحديث عن فهم ووعي للأفكار الفلسفية والتعبيرات والمعاني الرمزية.

## الهوامسش والمراجسع المستخدمة:

- [1] الحداد, عبد الله عبد السلام (1998م), مقدمة في الآثار الإسلامية. دار نشر الكتاب العربي, القاهرة مصر.
  - [2] قابه, جمعة أحمد (2000م), موسوعة فن العمارة الإسلامية (الطبعة الأولى), دار الملتقى, بيروت, لبنان.
    - www.qatarspeed.com (2002م), ا[3] خليل, أحمد
      - [4] زيدان, يوسف (2004م), www.bab.com
    - [5] الغيطاني, جمال (2005م), برنامج تجليات مصرية يرويها الغيطاني, بقناة دريم, القاهرة مصر.
- [6] مختار, محمد جمال الدين (1998م), مصر وحضارات العالم القديم, وزارة التربية والتعليم- قطاع الكتب, القاهرة مصر
  - [7] الغيطاني, جمال (2005م), مرجع سابق.
  - [8] عبيد,أشرف (2001م), موسوعه "العمارة العربية في مصر الإسلامية, www.islamonline.net
    - www.kenanaonline.com ,(محمود, ابتهال (2001م),
    - [10] رأفت, على (1997م), ثلاثية الإبداع المعماري, مركز أبحاث إنتر كونسلت, القاهرة مصر.
      - [11] عبيد,أشرف (2001م), مرجع سابق.
  - [12] عطية, محسن محمد (1999م), موضوعات في الفنون الإسلامية, النهضة المصرية, القاهرة مصر.
- [13] وزيري, يحيى (1999م), موسوعة عناصر العمارة الإسلامية (الجزء الأول), مكتبة مدبولي, القاهرة مصر.
  - [14] عبيد,أشرف (2001م), مرجع سابق.
- [15] abouseif, Doris Behrens (1985), the Minarets of Cairo, the American university, Cairo, Egypt.
  - [16] حسن, نوبي محمد (2002م), عمارة المسجد في ضوء الفرآن والسنة. دار نهضة الشرق, القاهرة مصر.

#### كمال محمو د كمال محمد الجيلاو ي/المجلة العلمية الدولية في العمار ة،الهندسة و التكنولو جيا

- [17] عطية, محسن محمد (1999م), مرجع سابق.
- [18] شعراوي, محمد ممدوح صلاح الدين (2003م), المعابير التخطيطية والتصميمية لعمارة المسجد, رسالة ماجستير جامعة القاهرة كلية الهندسة قسم العمارة, بالجيزة مصر.
  - [19] قابه, جمعة أحمد (2000م), مرجع سابق.
- [20] عطية, إيمان محمد عيد (1993م), المضمون الإسلامي في الفكر المعماري, رسالة دكتوراه, بكلية الهندسة, جامعة القاهرة, بالجيزة مصر
  - [21] الغيطاني, جمال (2005م), مرجع سابق.
    - [22] عبيد,أشرف (2001م), مرجع سابق.
  - [23] خلوصي, محمد ماجد (1997م), حسن فتحي, دار قابس للطباعة والنشر, بيروت لبنان.
    - [24] الغيطاني, جمال (2005م), مرجع سابق.
- [25] محمد, جمال محمد طه (2003م), در اسة تحليلية للعمارة والعمر ان للقاهرة الفاطمية, رسالة ماجستير بجامعة القاهرة كلية الهندسة قسم العمارة, بالجيزة مصر.
  - [26] الغيطاني, جمال (2005م), مرجع سابق.

#### [27] abouseif, Doris Behrens (1985), Previous reference.

- [28] عبيد,أشرف (2001م), موسوعه "العمارة العربية في مصر الإسلامية, www.islamonline.net
  - [29] سعفان, كامل (1999م), كنانة الله يا فرعون, دار الندى, القاهرة مصر.
    - [30] الغيطاني, جمال (2005م), مرجع سابق.
- [31] بسيوني, طارق محمد والي (1982م), العمارة الإسلامية في مصر (ملاءمة العمارة للعمارة المصرية المعاصرة), رسالة ماجستير جامعة القاهرة كلية الهندسة قسم العمارة, بالجيزة مصر.
  - [32] عكاشة, ثروت (1994م), القيم الجمالية في العمارة الإسلامية, دار الشروق, القاهرة مصر.