# مستقبلية العمارة في مصر

#### مراحل الدراسة:

أ- المرحلة الأولى : " التحولات التاريخية "

تحديد المراحل التاريخية التي مرت بها مصر:

أ- العصر الفرعوبي بأقسامه المختلفة من ـ إلى ـ .

ب- العصر الروماني اليوناني من ـ إلى ـ .

ج- العصر الإسلامي .

د- الحكم العثماني .

ه- الإحتلال.

و - العصر الحديث.

وذلك على أساس إجمال المراحل القديمة وتفصيل المراحل الحديثة على أن توضح في كل مرحلة وبتركيز شديد على النواحي التالية:

١- المكون الديني .

٢- المكون السياسي ونظام الحكم.

٣- المكون الإجتماعي والعلاقات الإنسانية .

٤- المكون الإقتصادى ومصادر الإنتاج .

٥- المكون التكنولوجي في الصناعة والبناء .

٦- المكون الخارجي والمؤثرات الدولية .

٧- المكون المكانى والجغرافي .

في كل من المراحل السابقة :

توضح نماذج ممثلة للأنواع التالية من العمارة وذلك بالرسم والصورة:

١- العمارة الدينية .

٢- العمارة الرسمية .

٣- العمارة الشعبية والإسكان .

## موضحاً عليها الجوانب التالية:

١- الجانب الوظيفي .

٢- الجانب الإنشائبي .

٣- التعبير المعماري .

٤- العناصر المعمارية .

٥- الجانب التكولوجي .

١

#### ملاحظات هامة:

(١) يوضع جانب الرمز رقم ويكتب بيان بما هو مرتبط بمذا الرقم

#### مشال:

#### \* أنبياء / أحداث دينية سواء محلية أو عالمية

- ١ الطوفان .
- ٢- النبي إبراهيم الخليل عليه السلام.
  - ٣- النبي موسى .
    - ٤- المسيح .
  - ٥- محمد صلى الله عليه وسلم .

# 🔀 حكام – ملوك

- ۱ الملك س س
- ٢- الملك ص ص
  - ٣- الملك ع ع

#### شخصیات تاریخیة / فنیة / هندسیة / معماریة / أدبیة / عسكریة /أسطوریة

- ١- القائد س
- ٢- المهندس ب
- ٣- الشاعر ك

# اشارة إلى أبرز أثر معمارى وفنى فى هذا الزمن $\Delta$

- ١- حدائق بابل المعلقة ( يوضع الرقم أيضاً على الصورة للإستدلال )
  - ٢ الزيجورات .
  - ٣- إيوان الملك س س
    - ٤ مسجد ك ك

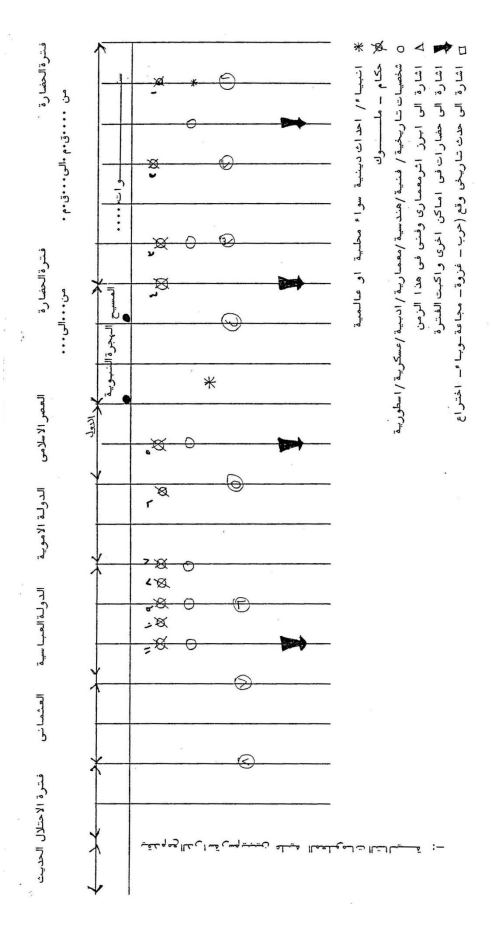
# 👢 إشارة إلى حضارات في أماكن أخرى واكبت الفترة

- ١- الحضارة الفرعونية ( زمن الفرعون.....).
- ٢- الحضارة الفرعونية ( زمن الفرعون.....).
- ٣- الحضارة الحيثية ( زمن .....).
  - ٤ الحضارة الفينيقية.
  - ٥- الحضارة البابلية.
  - ٦- الحضارة الأشورية .
  - ٧- الحضارة الفارسية .

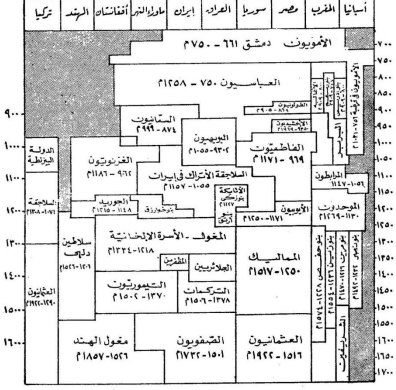
٨- الحضارة البزينطية.

| ( | وباء – إختراع | غزوة — مجاعة — , | ریخی وقع ( حرب- | إشارة إلى حدث تا |  |
|---|---------------|------------------|-----------------|------------------|--|
|   |               |                  |                 |                  |  |

- ١- حرب .....
- ٢- حرب ....
- ٣- فتح .....
- ٤ سقوط أورشليم .
  - ٥- وباء الطاعون .
- ٦- إختراع آلة البخار .
- (٢) لا يشترط في البرنامج الزمني أن يكون مقسماً بدرجة زمنية متساوية ولكن يمكن تغيير الفترة حسب أهميتها ولكن مع كتابة التاريخ وكلما كانت التواريخ المذكورة تفصيلية كلما كانت أفضل.
- (٣) يرجى الإشارة أولاً إلى المراجع التي اشتقت منها المعلومات المقدمة بحيث تشمل الإشارة إسم المؤلف وإسم المرجع والصفحة وسنة إصدار المرجع .



# لوحة زمنية للعالم الإستلامي حتى عام ١٧٠٠ المندب مصر سورط العراد إيران ماوروالتم أفغانتان المهند الانمويون دمشق ١٦١ - ٢٥٠٠



لوحة زمنية للعالم الإسلامى حتى عام ١٧٠٠ أَ عَبراسلامى مَتى عام ١٧٠٠ أَ عَبراسلامى مَتى عام ١٧٠٠ أَ الله عَبراسلامى مُتعالِم المُتعالِم المُتعا

#### جامعة الأمم المتحدة بطوكيو

#### المستقبلات العربية البديلة

# عوامل الوحدة والتنوع في العمارة العاصرة ومدى ملائمتها للعصر ( دراسة خاصة بدول المشرق العربي )

#### ۱ – مقدمة:

كانت العمارة على مدى العصور هي المرآة التي تنعكس عليها حضارات الشعوب بخصائصها الدينية والإجتماعية والثقافية والسياسية التي تتغير من زمان لآخر ومكان لآخر صعوداً أو هبوطاً مع حركة التاريخ بمؤثراته الداخلية والخارجية ،ومع حركة الحياة المتغيرة تتطور الخصائص الحضارية للمحتمع يثبت منها ما يثبت ويتغير منها ما يتغير ، وذلك في وجود خط الربط الحضاري الذي يصل فيما بين المراحل التارخية المتتالية وهو الخط الذي يرسب في وحدان الإنسان وتكوينه الثقافي أو يظهر في الخصائص البيئية للمكان أو في تأثير المادة على البنيان فهو الخط الذي يحدد عوامل الوحدة في العمارة المحلية لكل مكان .

وإذا كان خط الربط الحضارى يصل بين المراحل التاريخية المتتالية لكل دولة أو مكان فهناك خطوط ربط حضارية أخرى تصل ما بين الدولة المعنية والدول المحيطة بما في كل مرحلة من مراحل التطور التاريخي وهذا ما يعبر عنه بالمؤثرات الخارجية على الخصائص الحضارية في كل فترة من الفترات التاريخية وهذه المؤثرات تضعف بضعف وسائل الإتصال الثقافي والسياسي والإجتماعي والإقتصادي وتقوى بقوتها وهنا يمكن متابعة الخصائص المعمارية لكل مرحلة من واقع الخط الحضاري الرابط للمراحل التاريخية لكل منطقة والخطوط العريضة المؤثرة من الخارج في كل مرحلة .

وتتميز المراحل التاريخية المتتالية بزيادة مضطردة فى معدلات التحول الحضارى وذلك بسبب الطفرات العلمية والتكنولوجية التي تتعرض لها البشرية ، وإذا كانت معدلات التطور فى العصر ما قبل الإسلام بطيئة فإنها بدأت تسرع بزيادة حركة الإتصال بين شعوب المنطقة ، ومن ناحية أخرى زيادة منجزات التكنولوجيا المعاصرة سواء أكانت محلية أو خارجية ، الأمر الذى يجعل عملية التبصر بمستقبل العمارة فى العالم العربي عملية معقدة تتفاعل فيها العديد من العوامل لذلك فإن قرائتنا لتاريخ الحضارة فى منطقة المشرق العربي لابد وأن تتخذ اسلوباً آخر أو تعتمد على منهج آخر من المتابعة والتقويم والربط بين الإنسان والعمران فى جميع مراحل تطوره حتى يمكن التبصر بمستقبله .

من هذا المنطلق فإن دراسة هذا الموضوع تتم على أساس ربط المقومات الحضارية في كل منطقة جغرافية من الشرق العربي على مدى الحقبات التاريخية المتتابعة بالخصائص المعمارية لكل منطقة في كل حقبة ، لذا فإن الخلفية التاريخية للتطور الحضارى المعمارى في المنطقة لابد وأن تشمل كل من المكون الديني للمحتمع ثم المكون السياسي ونظام الحكم ومصادر الدخل والإنتاج ثم المكون التكنولوجي خاصة في صناعة أو حرفية البناء ثم المكون الخارجي والمؤثرات الدولية واخيراً المكون الجغرافي أو البيئي للمكان ، يلي ذلك متابعة التطور التاريخي في كل حقبة زمنية لكل من العمارية العمارة الشعبية والرسمية والدينية من حيث مكوناتها الوظيفية والإنشائية والتعبيرية أو التشكيلية والعناصر المعمارية والمعطيات التكنولوجية المتوفرة ومع التحول المضطرد في سرعة التحولات الحضارية فإن الإجمال وارد بالنسبة للمراحل التاريخية الشديدة القدم بحيث يزيد تفصيلاً كلما قربت المرحلة التارخية حتى الوقت الحاضر الذي تظهر فيه المعالم التاريخية والمعمارية أكثر وضوحاً وأشمل تفصيلاً .

والعمارة في كل المراحل هي الصورة العمرانية التي تتميز بما التجمعات السكنية ، وليست بالضرورة النماذج المختارة للمبانى ذات الأهمية الخاصة التي تشير إليها كتب التاريخ في كثير من الأحيان فالعمارة هنا هي عمارة المجتمع بكل طبقاته وفئاته ، هي العمارة الشعبية والرسمية معاً ، هي عمارة المعماريين وغير المعماريين معاً.. هي عمارة المدينة وعمارة القرية ، هي العمارة التي تمثل الغالبية العظمي لمجتمع ما في حقبة زمنية معينة ، والتي من صورتما يمكن إستقراء الخصائص الإجتماعية والإقتصادية والثقافية لهذا المجتمع .

وإذا كان المشرق العربي عاش دولاً متفرقة في مراحل ماقبل التاريخ وإذا كانت المؤثرات العرضية بين دول هذه المنطقة لم تتضح معالمها إلا في المراحل المتقدمة من التاريخ حتى ظهور الإسلام ، ليس كمدينة فقط ولكن كحضارة متكاملة متحركة ربطت بين دويلات المنطقة وشعوبها ، هنا تتأكد الخطوط العريضة التي ربطت بين عمارة الشرق العربي في هذه الفترة التاريخية الهامة وإن كان الخط الحضاري الرابط بين المراحل السابقة في كل دولة لم ينقطع وفي كل الحالات كان للبيئة المحلية لكل مكان في المشرق العربي بصماتها المميزة على العمارة المحلية وخاصة العمارة الشعبية التي إرتبطت دائماً بالبيئة الطبيعية فلم تظهر السمات المعمارية المميزة لمرحلة ما بعد ظهور الإسلام إلا في المراحل المتأخرة عن صدور الإسلام فلم يكن للدعوة الإسلامية في مراحلها الأولى هدف إلا نشر الدعوة لبناء الإنسان الفاضل قبل بناء العمران أو الجاه والسلطان ، من هنا فإن ربط العمارة بالإسلام في المراحل التالية للعصر الإسلامي يعتبر من باب الإصطلاح أوالتمييز حيث ظهرت نماذج فريدة من العمارة الدينية في المساجد أو التجارية في الأسواق أو التعليمية في المدارس أو العامة في الخانات ومباني الخدمات أو السكنية في القصور والوكالات ويعني ذلك إن إقتصار هذا الاصطلاح بربط العمارة بالإسلام على مرحلة فترة زمنية محددة ليس له سند علمي قوى ... فالإسلام كحضارة متحركة تصلح لكل زمان ومكان لم يتوقف بإنتهاء الفترة التاريخية المتميزة... بل هو مستمر كحضارة وإن كانت قد اضعفته بالغزوات الغربية أو الشرقية سواء كانت هذه الغزوات عسكرية أو ثقافية أو اقتصادية الأمر الذي لا تزال تعاني منه منطقة الشرق العربي حتى الأن ، وهو ماتظهر أثاره على العمارة المعاصرة الممثلة لكل المستويات والقطاعات الخاصة والعامة ، فالمؤثرات الخارجية هنا وضحت أثارها على الإنسان العربي قبل أن تظهر على عمارته الأمر الذي يؤكد أن التأثير الحضاري على العمارة يبدأ بعد التأثير الحضاري على الإنسان ، من هنا يتضح المنهج العلمي لهذا البحث فالتبصر بمستقبل العمارة العربية في المشرق العربي يبني في ضوء التبصر بمستقبل الانسان العربي في هذة المنطقة أولا وبعد ذلك يمكن تصور الملامح المستقبلية للعمارة فيها . وإذا كان الإسلام الذى ظهر فى منطقة المشرق العربى قد خط خطا عميقاة بين فترتى ما قبل الإسلام وما بعده ، ولما كان الإسلام الذى شمل المشرق العربى كحضارة قد إرتبط بالعربية كلغة ونسب وإنتماء فإن المسمى للعمارة فى المرحلتين التاريخيتين الأساسيتين فى المشرق العربى يمكن أن يكون عمارة فى المشرق العربى قبل الإسلام والعمارة العربية بعد الإسلام حتى اليوم وغدا مادام الإسلام حضارة مستمرة لكل مكان وزمان فى المشرق العربى وهو موضوع الدراسة .

إن الدراسة بهذا المنهج وهذا المفهوم لن تحاول أن تدعو إلى ضرورة العودة إلى المقومات الحضارية للإنسان العربي في الدولة الإسلامية المعاصرة بهدف تأصيل القيم الحضارية في العمارة المعاصرة وإتصال ما أنقطع منها بين الماضي والحاضر ولكنها سوف تحاول متابعة المسار الحضاري الذي تأثر به الإنسان في المشرق العربي مع متابعة المسار الذي تأثرت به العمارة في هذه المنطقة بهدف إستنباط الملامح المستقبلية لهذا الإنسان ثقافياً وإقتصادياً وإحتماعياً ومن ثم إستباط الملامح المستقبلية للعمارة وظيفياً وإنشائياً وتشكيلياً وتكنولوجياً .

والعمارة في منطقة المشرق العربي في الوقت الحاضر كما هو في كل مكان تتأثر مباشرة بالعديد من العوامل ، فتتأثر العمارة الشعبية بالوعي الحضارى لدى الجماهير وهو يختلف من مكان لآخر بإختلاف المستويات الثقافية والإجتماعية والإقتصادية معاً ، وهنا تظهر التباينات بين هذه المستويات في المجتمع العربي فإرتفاع في المستوى النظامي مصحوب بإغفاض في المستوى الإقتصادى وهبوط في المستوى الثقافي مصحوب بإرتفاع في المستوى الإقتصادى وهكذا ... وهو ماينعكس بالتبعية على المستوى المعمارى خاصة في الإسكان الخاص الذي تتجاذبه متطلبات المالك ومستواه الخضاري من ناحية أخرى.

وهكذا تعبر العمارة العربية المعاصرة في الشرق العربي عن مجموعة كبيرة من التبادل والتوافيق بين هذه المتغيرات وتنمحى بذلك الشخصية العامة التي تتجانس فيها المستويات الثقافية بالمستويات الإقتصادية والإجتماعية عند الجماهير ، وبالتبعية تتجانس المستويات العمرانية شكلاً وموضوعاً .

أما العمارة الرسمية فتتأثر بالوعى الحضارى لدى متخذى القرارات من ناحية والمستوى الثقافي والعلمى للمعمارى من ناحية أخرى بغض النظر عن الجانب الإقتصادى الذى لا يمكن إعتباره عاملاً مؤثراً على المستوى المعمارى من ناحية الشكل أو الأداء .

والمستوى الثقافي والعلمي للمعماري يتأثر بالتبعية بالمنهج التعليمي الذي سلكه من ناحية والتنظيم المهني الذي ينتمي إليه من ناحية أخرى قوة أو ضعفاً ، وهذا مجال آخر لابد من متابعته بين الماضي والحاضر لتحديد ملامح المستقبل .

وبهذا المفهوم تحدد المنهج العلمى لمعالجة هذا الموضوع وبدأت الدراسات التفصيلية لكل منطقة في المشرق العربي والمناطق هنا قد تحددها المعالم الجغرافية أو الحدود السياسية أو كليهما معاً ، من هنا تم تقسيم الشرق العربي إلى عدة مناطق متميزة حضارياً وهي :-

المنطقة الأولى: مصر والسودان

المنطقة الثانية : سوريا والعراق والأردن وفلسطين ولبنان .

المنطقة الثالثة: السعودية واليمن وحضرموت.

المنطقة الرابعة : الكويت والبحرين وقطر ودولة الإمارات العربية وعمان .

وفى ضوء هذه التقسيمات الجغرافية السياسية بدأ جمع البيانات الأساسية كأساس للتحليل والمقارنة والمتابعة على طول هذه الدراسة .

#### ٢- التفاعلات الحضارية في عمارة الشرق العربي:

- 1-1 العمارة العربية المعاصرة في المشرق العربي تعتبر حصيلة التفاعلات الحضارية التي تمت في المنطقة على مدى تاريخها الحضاري الطويل ... ويظهر هذا التفاعل في التقسيم المميز لمعظم التجمعات السكنية في المنطقة.. حيث تنفصل المدينة القديمة بأسوارها وما بقى من مبانيها التاريخية عن المراحل المعمارية المتتايعة خارج الأسوار وإذا كان هذا التقسيم العام واضحاً في معظم المدن إلا أنه يختلف في تفاصيله المعمارية من مدينة إلى أخرى تبعاً لموقعها الجغرافي ومراحل تاريخها السياسي والتكوين الحضاري المجتمعاتها.
- 7-۲ ومن ناحية أخرى يمكن تقسيم التفاعلات الحضارية في عمارة الشرق العربي إلى مراحل تاريخية متميزة المرحلة الأولى منها قبل التاريخ وهي مرحلة تهم الآثريين والمؤرخين أكثر مما تهم المعماريين نظراً للبعد الزمني الكبير لهذه المرحلة ، ثم المرحلة المتميزة الثانية وهي المرحلة التاريخية قبل الميلاد أو بعده وهي تتكون من مراحل متتالية تتابعت على فترات زمنية طويلة إرتبطت كل مرحلة في جذورها بالمراحل السابقة وأمتدت آثارها إلى المراحل التالية وذلك في تفاعلات حضارية طويلة الزمن عميقة التأثير محدودة المكان ، وهنا تظهر التفاعلات المعمارية المحلية أكثر وضوحاً من التفاعلات الخارجية .
- ٣-٣ وتختلف هذه التفاعلات من منطقة جغرافية إلى أخرى تبعاً لتعرضها للتقلبات التاريخية فعندما كانت مصر تتأثر بالحضارة الفرعونية ثم اليونانية والرومانية حتى ظهرت الحضارة الإسلامية تأثرت المناطق المحيطة بما في السودان جنوباً بالحضارة الفرعونية وشمالاً في الشام ( فلسطين وسوريا والأردن ولبنان ) ببعض المؤثرات الحضارة الفرعونية ثم بنفس المؤثرات الخارجية للحضارة اليونانية والرومانية حتى ظهور الحضارة الإسلامية وعلى الجانب الشرقى في أرض ما بين النهرين ظهرت الحضارة الأشورية منفصلة عنها ومتزامنة مع الحضارة الفرعونية ثم تبعتها حضارات أخرى منفصلة ومتزامنة مع الحضارة الفرعونية التي قل تأثيرها شرقاً. حتى ظهور الحضارة الإسلامية وفي الجزيرة العربية عاشت المنطقة مراحل تاريخية متتالية محدودة الآثار المعمارية بعيدة عن مؤثرات الحضارات المتزامنة في مصر والشام أو أرض ما بين النهرين إلى أن ظهرت الحضارة الإسلامية التي تمثل المرحلة المتميزة الثالثة .
- 2-3 يتضح من التتابع التاريخي أن التفاعلات الحضارية في عمارة الشرق العربي أخذت الصيغة المحلية إلى أن ظهرت الحضارة الإسلامية كمؤثر عام شمل كل مجتمعات المشرق العربي وبعدها بدأ الإرتباط الحضاري بينها سياسياً وإقتصادياً وإجتماعياً وعمرانياً..بدأت تظهر آثار التفاعلات الحضارية الإسلامية على عمارة المنطقة بدأ بعمارة المساجد ثم بالعمارة الرسمية حتى العمارة السكنية والشعبية فإنتقلت الملامح المعمارية للدول الإسلامية المتتالية من مراكز الحكم أو الولاية إلى سائر إنحاء الدولة مع إنتقال الإمارة والولاة التابعين لها..وهنا تدخل منطقة المشرق العربي في حدود الدولة الإسلامية بحناحيها في الشرق والغرب ، وهكذا تظهر التفاعلات الحضارية في عمارة المشرق العربي واضحة المعالم بين دول المنطقة في هذه الفترة التاريخية حتى ظهور الدولة العثمانية وما يتبعها من غزوات وإستعمار

سياسي أو إقتصادى أو ثقافي وهو ما يحتل المرحلة المتميزة الرابعة والتي لا تزال آثارها الجانبية مستمرة حتى الأن .

7-٥ وإذا كانت التفاعلات الحضارية في عمارة المشرق العربي في المراحل الثلاثة الأولى قد إنحصرت داخل المدن القديمة إلا أن آثار التفاعلات الحضارية في المرحلة الرابعة ظهرت آثارها على عمارة المدن خارج الأسوار ثم إنعكست بعد ذلك على العمارة داخل الأسوار وإزدادات آثار هذه التفاعلات في هذه المرحلة مع زيادة السرعة في وسائل الإتصال سواء على المستوى المحلى للمنطقة أو المستوى الدولى مع العالم الخارجي ، ومع ضعف الإستمرار الحضاري الإسلامي في هذه المرحلة بدأت المنطقة تتعرض لغزوات حضارية وثقافية أثر الغزوات العسكرية والسياسية إنعكست آثارها على مختلف جوانب الحياة الإجتماعية والثقافية وفي مقدمتها العمارة حيث إنتقلت إلى المنطقة قادمة من الغرب بأساليب جديدة في البناء وأنحاط جديدة من الموردات المعمارية بألى العملية المعمارية التي تميزت بحا كل فنرة من هذه المرحلة وصحب ذلك دخول الفكر الغربي إلى العملية التعليمية والمهنية ليس فقط في التصميم المعماري بواسطة المعماريين الأجانب ولكن دخل أيضاً في الأجنبية في فرنسا وانجلترا وإيطاليا... وانتقل بذلك الفكر المعماري الغربي إلى المنطقة لي فرنسا المحدينة المعاصرة خارج أسوار المدن القديمة وكانت أقرب المصادر المعمارية إلى المنطقة في فرنسا وايطاليا واليونان.. حتى انتقلت منها تعابير المهنة وألفاظها .

7-7 وإذا كان هناك وحدة في التعبير المعمارى في العصور الإسلامية ربطت بين عمارة الأقطار الإسلامية المختلفة في المشرق العربي وإن أختلفت في تفاصيلها المعمارية التي تأثرت بطرق التشييد ومواد البناء التي إستعملت على مر العصور السابقة فإن وحدة التعبير المعمارى في المرحلة التاريخية الرابعة التي ضعف فيها الإستمرار الحضارى الإسلامي جاءت نتيجة لوحدة المصادر الغربية لوسائل البناء والتشييد مع وحدة المتطلبات الإجتماعية الجديدة التي صاحبت الغزوات الحضارية على المنطقة وكادت تقضى على المقومات الحضارية الإسلامية وإذا كانت وحدة التعبير المعمارى في العصور الإسلامية المتتابعة قد ظهرت في المباني الدينية من المساجد والمدارس فقد ظهرت أيضاً في المباني العامة والرسمية كما ظهرت في العمارة السكنية التي إرتبطت بنسيج عمراني يعبر عن العلاقات الإنسانية المترابطة للمجتمع فإن وحدة التعبير المعمارى في العصور اللاحقة والتي ضعف فيها الإستمرار الحضارى الإسلامي ظهر أكثر ما ظهرت على العمارة الرسمية للمباني العامة كما ظهرت في العمارة السكنية التي إرتبطت بنسيج عمراني جديد يعبر عن العلاقات الإنسانية المتحللة للمجتمع بل وساعدت على تفكك هذه العلاقات بالإضافة إلى تدمير وسائل النقل والإتصال الحديث لما تبقى من هذه العلاقات الإجتماعية وبذلك فقدت العمارة العربية أصولها المتوارثة كما فقدت المجتمعات العربية أصالتها الإجتماعية والثقافية .

٧-٢ والعمارة في كل المراحل التاريخية التي مرت بها المنطقة هي من صنع الإنسان سواء المكلف من قبل الوالى أو الحاكم ،بالنسبة للمباني الرسمية والعامة أو المكلف من قبل الفرد صاحب العقار بالنسبة للعمارة الشعبية ، وفي كلا الحالتين يتحرك الإنسان المكلف بالبناء من منطلق رغبات الوالى أو الحاكم

أو الفرد صاحب العقار ...وكل يعبر عن متطلباته وتطلعاته من واقع تكوينه الثقافي والحضارى وتبدأ عمليات البناء من صنع الإنسان سواء بيده التي تعبر عن إحساسه بالمادة أو مقدرته التي تظهر في إتقانه وإخلاصه للعمل وهذا ما تميزت به عصور ما قبل الثورة الصناعية أو سواء بالآلة التي إبتكرها غيره لمساعدته على أداء عمله في البناء توفيراً للوقت والجهد والذي أصبح ظاهرة إجتماعية إقتضتها متطلبات السرعة في الحركة والإنتقال والإتصال ، ومن هنا فإن التفاعل الحضارى بين المعماري والصانع والمادة في ضوء المستوى الثقافي والحضاري لصاحب العقار مشكلاً في الصيغة النهائية للعمارة بكلياتها وجزئياتها بعموميتها وتفاصيلها ، فالعمارة إذن هي نتاج مشترك للمعماري والصانع وصاحب الأرض .

#### ٣- العوامل المشكلة للعمارة العربية في المشرق:

1-1 لقد إرتبط التشكيل المعمارى في الفترات الأولى من التاريخ أساساً بمادة البناء المحلية وبتكنولوجيا التشييد التي إبتكرها الإنسان في هذه الأزمان ثم بالتصور الفراغي للمعمارى لهياكل المباني الرسمية أو الدينية تلبية لرغبات الحاكم أو الوالى أو بالتصور الفراغي لعامل البناء الماهر لهياكل المباني السكنية تلبية لرغبات صاحب الارض. والفن المعمارى في هذه المراحل كان يخضع إلى المواهب الخاصة التي تمت مع الممارسة الطويلة بالتعامل مع مادة البناء وإستيعاب خواصها الطبيعية وخصائصها الهندسية وإتقان الصنعة فالتشكيل المعماري وإن كان يبدأ بالرسومات المبدئية فهو يتم بإستمرارية التعايش مع المادة أثناء عمليات البناء ومن هنا يظهر العامل الانساني واضحاً في التعبير الشكلي أو الفراغي أو يظهر واضحا أيضاً في دقة التفاصيل وتجانسها فالمعايشة المستمرة مع المبني أثناء مراحل بنائه هي العامل الرئيسي الذي كان يشكل العمارة في المراحل التاريخية المتلاحقة حتى ظهور الصياغة التي إنعكست آثارها على المنطقة من خلال الغزوات العسكرية والسياسية والثقافية .

٣-٢ فالتعايش المستمر مع المبنى سواء من قبل المعمارى أو رئيس البنائين المكلف من قبل الوالى أو الحاكم أو صناع البناء المكلفين من قبل أصحاب المبانى السكنية إلا أن لأصحاب المبنى دور بارز فى هذه المعايشة... فإن كان المعمارى أو رئيس البناء من حاشية الوالى أو الحاكم يتداول معه الرأى ويناقشه فى منجزات الغير من حكام أو ولاه سواء نقلاً عن روايات المبعوثين أو تأثيراً شخصياً بما رأوا بأنفسهم من عمارة الأحرين ، من هنا خلفت المعايشة المستمرة مع المبنى أثناء مراحل بنائه من قبل المعمارى وصاحب الشأن وهذا هو الأهم فهو صاحب القرار النهائى فى عمليات البناء .

٣-٣ وإذا كانت المعايشة في عمليات البناء هي صورة من صور وحدة الفكر في التشكيل المعماري لعمارة المنطقة فإن عامل التنوع يتأثر بالمكان وما يوفره من مواد صالحة للبناء ففي مصر والشام كان البناء بالحجر الآجر الذي أستدعي بحوراً قصيرة بين الاعمدة كما في المعابد الفرعونية واليونانية أو العقود والقباب كما في العمارة الرومانية والإسلامية ، وفي أرض ما بين النهرين في العراق كان إستعمال الطابون كما ظهر في العمارة الأشورية والإسلامية واستمر تعبيره إلى الوقت الحاضر مع إختلاف الإستعمال في الحوائط أو التحميل وفي الجزيرة العربية كغيرها من المناطق الصحراوية كان إستعمال الطين المختلط بالرمل إمتداداً رأسياً لطبيعة الأرض بلونما وملمسها وصغرت الفتحات وأستعملت

الأقبية والقباب في بعض الأحيان وجزوع الاشجار والنخيل في أحيان أخرى مكونة كتلاً معمارية متلاصقة تعبيراً عن الترابط الإجتماعي والأمن وتحقيقاً لقسوة المناخ وهي صورة لعمارة الصحراء في كل مكان .

- ٣-٤ مع المعايشة المستمرة مع مراحل البناء التي تلعب فيها مهارة الصانع دوراً واضحاً في التشكيل المعماري بكلياته وجزئياته مع إرتقاء الوعي الحضاري للبناء الذي نمي عند العامة والخاصة لم يقتصر التشكيل المعماري على الهيكل البنائي فقط ولكنه إرتبط بصورة متكاملة مع متطلبات المبني من أثاث مبني أو مكملات ترويحية أو جمالية ، الأمر الذي ظهر جلياً في العمارة الإسلامية والتي تعبر تعبيراً صادقاً على أن البناء الداخلي للفراغات والمتطلبات المعيشية هو أساس التشكيل المعماري الذي ينشأ عنه الغلاف الخارجي للمبني فالتشكيل المعماري هنا كان تشكيلاً داخلياً يبدأ من الداخل إلى الخارج أكثر فيه تشكيلاً حجمياً يبدأ من الخارج إلى الداخل كما في بعض التعبيرات المعمارية المستحدثة ، فقد كانت عمليات البناء تتم من الداخل إلى الخارج خاصة مع تلاصق المباني بعضها ببعض الأمر الذي تختفي معه الواجهات أو التكوينات الحجمية للمبني ككيان مستقل لا ينفصل ، لذلك نجد أن العمارة الإسلامية والعمارة الصحراوية غنية من الداخل وأكثر إرتباطاً بسكانها وأقل تجرداً في الخارج .
- ٣-٥ بدأت المعايشة المستمرة بين المعمارى أو رئيس البنائين والمبانى التى يشيدونها بالتعاون مع أصحابها ووضوح الجانب الإنشائى فيها ، بدأت تختفى بظهور الثورة الصناعية وسيطرة الآلة على إنتاج الإنسان وحركته وسلوكياته الحياتية الأمر الذى إنعكس بالتبعية على قيمه الحضارية والفكرية ، وبإختفاء هذا التعايش بين المعمارى والمبنى اختفت اللمسات الانسانية فى كليات العمارة وجزئياتها وأصبح المبنى مركب تكنولوجى من عناصر إنشائية ومواد بنائية وتجهيزات فنية تغلب الجانب الهندسى على القيم الفنية التى إنحصرت فى التشكيلات الحجمية والشكلية الخارجية .
- 7-٣ مما سبق يتضع أن تشكيل العمارة في منطقة المشرق العربي كغيرها من المناطق يخضع إلى عوامل مترابطة ومتكاملة وليس لعامل واحد أو أكثر ، وهذه العوامل المترابطة تعتبر مزيجاً من مؤثرات العوامل السياسية والإقتصادية والثقافية والإجتماعية والبيئية السائدة التي تنعكس على المعمارى أو رئيس البنائين من جانب وصاحب البناء من جانب آخر.. من هنا يأتي التشكيل المعمارى معبراً عن قدرة المعمارى أو رئيس البنائين وقدره في المجتمع كما تعبر عن الوضع الحضارى والثقافي لصاحب الملك الممثل للمجتمع الكبير ، من هنا يمكن قراءة الملامح السياسية والإقتصادية والإجتماعية والثقافية للمجتمع من خلال النسيج العمراني للمجتمع السكني الذي يعيش فيه فمستقبل العمارة إذن لا يعتمد على قدرة المعمارى فنياً وعلمياً وتنظيمياً بقدر ما يعتمد على وضع المجتمع حضارياً أو ثقافياً وإقتصادياً وإجتماعياً مع ما يرتبط لذلك من تقدم علمي وتكنولوجي من ناحية وإرتباط بالجذور الخضارية للمجتمع من ناحية أخرى .

### ٤ - بناء المعمارى العربي : التعليم والبحث العلمي

1-1 يتأثر مستقبل العمارة في المشرق العربي وعلى المدى البعيد بتكوين المعماري العربي الذي يتبلور في المدارس والكليات أولاً ثم بالممارسة بعد ذلك أو بالبحث العلمي والدراسات الاكاديمية ويتأثر بناء

المعمارى العربي من داخل المعاهد العلمية بالمناهج العلمية والاتجاهات المعمارية الاكاديمية التي تختلف باختلاف الخلفية العلمية للأساتذة والموجهين ، كما يتأثر بناء المعمارى من خارج المعاهد العلمية بما يشاهده على الطبيعة من أعمال معمارية هي في الواقع نتيجة تفاعل فكر المصمم وثقافة صاحب العمل وهو تفاعل غير متوازن في العديد من الدول النامية ومنها دول المشرق العربي ، هذا بالإضافة إلى ما يقرأه المعمارى أثناء مرحلة الدراسة وما بعدها من مؤلفات أو دوريات معمارية ومعظمها يعبر عن المجتمعات المحلية ثقافياً وبيئياً ، اللهم إلا النظر القليل من المؤلفات العربية والتي لا يمكن تقويمها إلا إنها مجرد ترجمات هزيلة للفكر الغربي ولا يستثني من ذلك إلا القليل حداً من الكتب والمحلات المعمارية .

- ٢-٢ لقد بدأ بناء المعمارى في المشرق العربي كجزء من بناء المهندس وإستمر هذا المفهوم في معظم الجامعات العربية كما هو الحال في جامعات القاهرة وعين شمس والأسكندرية وبغداد ودمشق وحلب والأردن والخرطوم وبيروت ، وإن كان بعضها قد بدأ في إنشاء كليات معمارية تضم أقسام العمارة وتصميم البيئة والتخطيط العمراني كما هو في جامعة البترول بالدمام والملك فيصل في الدمام والملك عبد العزيز بجدة ، فلا يزال مفهوم البناء العلمي للمعماري يدور في فلك العلوم الهندسية حتى أن المعماري العربي يحمل مسمى المهندس المعماري ، وهنا يتعرض بناء المعماري العربي إلى مجموعة من المواد الهندسية والرياضية والكيماوية والميكانيكية التي تفقده قدراً من الثقافة المعمارية بجوانبها الوظيفية والتشكيلية والتراثية .. كما يتعرض بناء المعماري العربي أيضاً إلى مجموعة متابينة من النظريات المعمارية والتخطيطية المشتقة من الفكر الغربي ورواده في عالم العمارة والتخطيط العمراني ، الأمر الذي يساعد على الإنفصام الفكري بين المعماري العربي في مرحلة بنائه وبين الواقع البيئي والإجتماعي والإقتصادي الذي يعيش فيه ، وتصبح النظرية لديه خيالاً لايرتكز على قاعدة من الواقعية .
- ٣-٤ كما يتعرض بناء المعمارى العربي إلى مجموعة من النظم الإدارية التي تراعى بعضها في بعض الدول العربية ، إستعداد الطالب وقدراته الفنية التي تصلح للتعليم المعمارى بينما لا تراعى هذه النظم في البعض الأخر هذا الإستعداد أو القدرات ويصبح التعليم المعمارى مجرداً من هذه الشروط الأساسية في التكوين الشخصى لطالب العمارة ، من هنا تصبح العملية التعليمية المعمارية قائمة على التلقين أكثر منها على الإبتكار ، وتتخرج بذلك أجيال ضعيفة من المعماريين لا يلبثوا أن يدخلوا الحياة العملية فاقدين لأصول المهنة فتخرج عماراقم في الطبيعة بسرعة كبيرة لا تعبر إلا عن أنماط مكررة من الفكر المعمارى الممسوخ لذى يأخذ بشرط تراخيص البناء قبل أن يأخذ بالقيمة المعمارية التي تناسب البيئة المحلية ثقافياً وإحتماعياً وإقتصادياً وهنا قد يترك الأمر كله لصاحب الأمر المسئول عن منح تراخيص البناء في اجهزة البلديات المحلية .
- 3-٤ وإذا كان البناء المعمارى يتأثر في أوله بالعملية التعليمية فهو ينتهى إلى ممارسة المهنة والتنظيمات القائمة عليها فتنظيم المهنة المعمارية لا يزال يدور في إطار المهنة الهندسية كالرى والطرق والمرافق والميكانيكا والكهرباء وهكذا تطبع الشخصية المميزة للمعمارى ومن ثم لأعماله المعمارية ، إن تنظيم المهنة لا زال يعطى المهندس النقابي حق ممارسته الهندسة المعمارية فتظهر بذلك أنماط غريبة للعمارة العربية لا تتدخل التنظيمات المهنية في تصميمها أو تخطيطها أو تنفيذها ، اللهم إلا في اضيق الحدود

كما في مدن جدة أو تونس أو مراكش ، وهنا يظهر الأثر القوى لتنظيم المهنة على بناء المعمارى بعد فترة التحضير في الدراسات الجامعية إذ يقتصر تنظيم المهنة المعمارية على العضوية وسداد الإلتزامات المالية الخاصة بالتأمين مع القليل جداً من النشاط العلمي في صورة محاضرات عامة وهنا يمكن أن يقال أن التنظيم المهني المعماري لا يزال منعدماً في دول المشرق العربي إذ لايزال جزءاً ضعيفاً من التنظيم المهني الهندسي العام وهنا يكمن الضعف الشديد في الكيان المهني للمعماريين في دول المشرق العربي موضوع هذه الدراسة ، الأمر الذي ينعكس بالتبعية على ضعف الإنتاج المعماري بها ، ويترك الفرصة إلى المعماري الغربي بقدراته الفنية والتنظيمية ومساندته الرسمية والسياسية لأن يدخل سوق الإنتاج المعماري في هذه الدول تاركاً القدر اليسير لأبنائها من المعماريين الوطنيين .

3-0 فالتنظيمات المهنية المعمارية أما أن تأخذ شكل شعب متخصصة في إطار نقابات المهندسين كما في مصر والعراق وسوريا والأردن تختص بالجوانب التنظيمية للمهنة بينما هناك بعض الجمعيات الهندسية العلمية تعمل منفصلة عن التشكيلات النقابية وتحاول أن تختص بالجوانب العلمية وإن كان معظمها قليل الفاعلية علمياً أو ثقافياً أو مهنياً.. كما في جمعية المهندسين المعماريين في مصر المسجلة نظامياً في وزارة الشئون الإجتماعية كغيرها من الجمعيات العلمية أو الخيرية..هذا في الوقت الذي لا توجد فيه مثل هذه الجمعيات في المملكة العربية السعودية ، كما يمارس النشاط العلمي المعماري في دول المشرق العربي الآخر في إطار النشاط العام للجمعيات الهندسية كما في الكويت ودولة الإمارات العربية والسودان ولبنان ويبقي النشاط المهني المعماري في فلسطين مرتبطاً بالنشاط المماثل له في الأردن حتى الأن ودون فعالية تذكر ، وحتى الأن لم تظهر الشعب أو الجمعيات المعمارية أثر يذكر في تنظيم المهنة خاصة فيما يرتبط بالبناء الفكري للمعماري العربي بعد حصوله على المؤهل الجامعي ، فلا نشرات معمارية دورية أو مجلات معمارية أو كتيبات تساعد على الإرتقاء بالمستوى الفني للمهنة كما هو في معظم الدول المتقدمة في العالم .

3-7 من متابعة التطورات التي طرأت على بناء المعمارى العربي في النصف قرن الماضي لا يمكن التبصر بتعديلات واضحة في العوامل المؤثرة على ذلك سواء من الناحية التعليمية أو الممارسة المهنية وإن كانت هذه الصورة تختلف من دولة لأخرى من دول المشرق العربي ، فإذا كان التنظيم المهني مؤثراً في الكويت ولبنان ودولة الإمارات فهو اقل تأثيراً في مصر والسودان وسوريا واليمن ، وأكثر أثراً في المملكة العربية السعودية حيث يتم تنظيم المهنة من خلال المؤسسات الحكومية كما في وزارة التجارة أو الشئون البلدية والقروية وتتجه معظم التنظيمات المهنية إلى إعطاء المهندس الوطني فرصاً أكثر في الممارسة والإنتاج أكثر منها للمكاتب الإستشارية الأجنبية التي إتسع نشاطها في دول المنطقة سواء بالتقدم المباشر عن للممارسة عن طريق الوكلاء المحليين أو بالتقدم الغير مباشر عن طريق المعونات المالية والفنية الخارجية ، ومع ذلك فالمعماري لا يزال يعامل معاملة المهندسين المحليين دون تمييز أو إختلاف مهني يعكس ماهو في معظم الدول المتقدمة في العالم .

٤-٧ ومع ضعف التنظيمات المهنية للمعماريين العرب ومع الجمود الفكرى في العمليات التعليمية السائدة في معظم دول المنطقة خاصة ماتعتبر التعليم المعماري جزءاً لا يتجزأ من التعليم الهندسي مع ذلك يضعف الإنتاج العلمي بحثاً وتطبيقاً تأليفاً أو نشراً ، فالبحوث المعمارية لاتزال تدور في قوالب

أكاديمية بعيدة عن واقع المجتمع ومتطلباته الأتية والمستقبلية ولا تؤثر تأثيراً مباشراً على بناء المعمارى أو على إنتاجه حاصة وإن معظم هذه البحوث لا يرى النور من خلال النشر والتوزيع فليس فى الشرق العربي بما فيه من أعداد كبيرة من المعماريين وتظهر فيه أعداد كبيرة من المشروعات التخطيطة والمعمارية ليس فيه دار للتأليف والنشر المعمارى حتى أن معظم ما ينشر عن العمارة المعاصرة فى المنطقة يظهر على صفحات المحلات الأجنبية لأن مصمميها ومخططيها هو من المعماريين الأجانب والإهتمام بنشر أعمالهم جزء من الأهتمام بالسوق الإستشارية المعمارية فى المنطقة وأكثر من ذلك فإن سوق البناء فى المشرق العربي لاتزال تعتمد على قدر كبير من إنتاج المصانع الغربية الأمر الذى ينقل معها قيماً معمارية وتشكيلية لا تلبث أن تؤثر على الملامح المعمارية المحلية ، من هنا فإن مستقبل العمارة العربية فى دول المشرق العربي سوف يتأثر لفترة طويلة من الزمن بما ينتج فى الخارج من مواد وتجهيزات العربية فى دول المشرق العربي صناعة البناء المحلية بكل متطلبات الأسواق المحلية فى المنطقة الأمر الى وعناصر معمارية طالما لا تفى صناعة البناء المحلية بكل متطلبات الأسواق المحلية فى المنطقة الأمر الى يتطلب تكاملاً فى صناعة البناء على المستوى العربي لهذه المنطقة وهذا رهن بالعلاقات السياسية بينها يتنطلب تكاملاً فى صناعة البناء على المستوى العربي لهذه المنطقة وهذا رهن بالعلاقات السياسية بينها

.

3- ٨ وهكذا يرتبط مستقبل العمارة العربية في المشرق العربي ببناء المعماري العربي علمياً ومهنياً وتنظيمياً ليكون قادراً على الإضطلاع بكامل مسئولية البناء المعماري في دول المنطقة بعد أن تستغني عن المعماري الأجنبي الذي ظل فترة طويلة من الزمن أكثر من نصف قرن يقوم بهذه المهمة دون منافسة من المعماري المحلى ، وذلك مع الإرتقاء بالوعي الفني والتنظيمي والمهني للمعماري المحلى من ناحية والعناية بالبحوث العلمية والمعمارية والإرتقاء بمستوى الإنتاج لصناعة البناء لتكون قادرة على تغطية السوق المحلى للبناء بكامل متطلباته بحيث نترك آثارها على الملامح المعمارية المحلية وهكذا ترتبط الجوانب العلمية والمهنية والإنتاجية والسياسية في عمليات بناء المعماري العربي وتحديد مستقبل العمارة في المنطقة .

#### تطور تكنولوجيا البناء ومستقبل العمارة العربية :

1-0 يتأثر البناء التشكيلي للعمارة بإسلوب التشييد ومواد البناء المستعملة فيها وهما المكونيين الأساسين لتكنولوجيا البناء فإستعمال الحجر في البناء الفرعوني في مصر بكتله الكبيرة كان عاملاً مؤثراً في تشكيل العمارة الفرعونية .. ومن جهة أخرى كان إستعمال الطابوق في البناء الأشوري في العراق له إمكانياته التشكيلية التي إتسمت بما العمارة الأشورية .. ولما تقدمت تكنولوجيا البناء بعد ذلك في العصور الرومانية واليونانية في المنطقة ظهر البناء بالحجر في صور أكثر وضوحاً في التشكيل مع ما إرتبط بذلك من نظريات فلسفية للعلاقات القياسية في المساقط الأفقية والرأسية..حتى بداية العصور الإسلامية حيث شهدت العمارة في الشرق العربي طفرة جديدة في تكنولوجيا البناء سواء بالحجر وإستعمالاته المختلفة في القصور والأقبية والقباب وما أرتبط بذلك من فنون تشكيلية هندسية نباتية كمكملات للعمارة الإسلامية ، وظهرت تكنولوجيا البناء أيضاً في بناء الأضرحة كما ظهر في بناء الأسواق والقصور ودخلت تكنولوجيا البناء بعد ذلك بأيدى الخبراء الأجانب سواء بطريقة مباشرة في حجم الأعمال الرهيب الذي أنشأ على مساحة الشرق العربي شماله وجنوبه .

٥-٢ لقد إرتبطت تكنولوجيا البناء في منطقة الشرق العربي قبل تأثير الثورة الصناعية التي ظهرت في أوروبا بخبرة الإنسان ومهارته ، فهو المصمم والصانع والمزخرف وبذلك توارثت تكنولوجيا البناء عبر أجيال من البشر تنتقل فيها المعرفة من جيل إلى جيل عن طريق الممارسة والتعايش المستمر مع عمليات البناء تتعمق فيها أصول المهنة مع الزمن وليس عن طريق الكتب والجحلات ، من هنا كانت تكنولوجيا البناء في هذه الفترة مرتبطة بوجدان الإنسان وقدراته وثقافته الفنية التي تنتقل من جيل إلى جيل لتؤكد الإستمراية الحضارية التي لاتقطعها الطفرات المفاجئة في تطور علوم البناء ، لذلك إرتبطت العمارة بالإنسان ارتباطا وثيقا الى حين دخول الالة في االبناء لتحل محل الانسان في كثير من الأعمال والمهام وإنقطعت بذلك الصلة الوجدانية بين الصانع والمبني ، فظهرت المباني بعد تأثير الثورة الصناعية قاطعة لعمليات ميكانيكية حالية من الروح حتى ظهرت الإتجاهات المعاصرة تدعو إلى البحث عن ذات في العمارة المخلية تتوازن فيها المادة بالروح ، الأمر الذي يصعب تحقيقه في هذا الزمان الذي تتطور فيه المنجزات التكنولوجية بسرعة رهيبة فما الحال بالنسبة للمستقبل وما يصاحبه من تكنولوجيا يعجز الإنسان عن تصورها ؟ .

٣-٥ يستقبل الشرق العربي معظم تكنولوجيا البناء من الغرب الذي إندلعت فيه الثورة الصناعية وأكتسحت أماماها كثيراً من القيم الإنسانية في البناء ، ومع تدفق التيار المستمر لتكنولوجيا البناء من الغرب لم يستطيع الشرق العربي ان يقاومه بحجم كاف من صناعة البناء المحلية كما لم يستطع أن يتفاعل مع الجديد من علوم البناء في مجال التعليم أو البحث العلمي فتكنولوجيا البناء تنتقل إلى الشرق العربي خلال الشركات الإستشارية التي تصمم ثم شركات المقاولات التي تنفذ وكلها تعتمد على التكنولوجيا الجديثة في البناء حتى سقطت القيادة الفكرية من أيدى المصمم أو المنفذ العربي كما جرف التيار الفكري في المؤلفات والدوريات التي تعترض لعلوم البناء أي فكر مجلي يحاول أن يستبط مادة محلية الفكري في المؤلفات والدوريات التي تعترض لعلوم البناء أي فكر مجلي يحاول أن يستبط مادة محلية

جديدة للبناء أو أسلوباً محلياً جديداً للتشييد وهنا يضمر الفكر العربي وتضمر المؤلفات والدوريات كما يضمر عطاء المنظمات المهنية للعاملين في قطاع البناء والتشييد تخطيطاً وتصميماً وتنفيذاً .

ويرتبط مستقبل العمارة العربية في الشرق العربي بمستقبل تكنولوجيا البناء فيه ، كما يرتبط بمستقبل الفكر الثقافي والحضارى لمجتمعاته بكل فئاتهم وإذا كان من الممكن قياس مستقبل تكنولوجيا البناء في ضوء ماهو متاح من موارد وخبرات وما هو وارد من فكر وعلم ، فإنه من الصعب التكهن بمستقبل الفكر الثقافي والحضارى لمجتمع تتباين فيه الفئات ثقافياً وحضارياً وإقتصادياً وإجتماعياً ، من هنا كانت أهمية تطويع تكنولوجيا البناء للتجاوب مع متطلبات وإحتياجات هذه الفئات المتباينة من البشر والتتطويع هنا يعتبر بداية الطريق لبناء عمارة المستقبل في المشرق العربي والتطويع لا يتطلب بالضرورة تطبيق آخر ما وصل إليه العلم من تكنولوجيا بقدر ما هو إيجاد تكنولوجيا البناء التي تتناسب مع الإمكانيات البشرية لفئات المجتمع فكرياً وعلمياً وعملياً ، كما تتناسب مع موارد الدولة مادياً وإقتصادياً وتتناسب مع بيئة المكان طبيعياً وجغرافياً من هنا يبدأ البحث عن تكنولوجيا البناء في دول المشرق العربي ، والبداية في معاهد بحوث البناء ثم تنتقل النتائج إلى المصانع وتنتهي إلى المستهلك ثم تخضع للمتابعة والتقويم الذي تعود نتائجه إلى البداية في معاهد بحوث البناء للمراجعة والتحديد ، وذلك حتى لا ترتبط صناعة البناء في الدول العربية بعربة التكتولوجيا الغربية .

٥-٥ إن تطويع تكنولوجيا البناء للظروف المحلية إقتصادياً وفنياً وتطبيقياً يتطلب العديد من الدراسات والإجراءات التي تضمن إستعمالها مع الإلتزام بمواصفاتها ومعاييرها الفنية الأمر الذي يتطلب تغييراً جذرياً في الهياكل التنظيمية والإدارية والفنية لأجهزة التشييد في القطاعيين العام والخاص ، ومن ثم في تنظيم وتدريب وتوظيف العمالة اللازمة لهذه الأجهزة بإعتبار صناعة البناء صناعة متحركة تتحرك بتحرك المنشأ نفسه وإعتبارها أيضاً صناعة ثابتة في الإدراة والتنظيم والتشغيل ، فثبات نوعية الإنتاج في هذه الصناعة وضخامة حجمه يستلزم ثباتاً في نوعية وحجم العمالة اللازمة لهذا الإنتاج وهنا تختفي العمالة الموسمية او المؤقتة التي دائماً ما ترتبط بصناعة البناء في العديد من دول المشرق العربي سواء مع الشركات الكبيرة أو الصغيرة التي تعمل في عالم البناء والتشييد .

0-7 ويتطلب تطويع تكنولوجيا البناء في الشرق العربي أيضاً إلى تطوير المناهج التعليمية في المعاهد والكليات الفنية والهندسية بحيث ترتبط النظريات التخطيطية والمعمارية والإنشائية بالواقع المحلى إقتصادياً وإجتماعياً وبيئياً الأمر الذي يتطلب جهداً كبيراً في البحث ثم التأليف والنشر حتى تنتقل المعرفة وتستقر النظرية وتستمر وتتخرج الأجيال الفنية والهندسية متشبعة بخصائص ومتطلبات الواقع المحلى ، من هنا يمكن أن تنبت تكنولوجيا البناء التى تناسب الظروف المحلية إقتصادياً وفنياً وتطبيقياً ومن ثم تتطور صناعة البناء في نفس الإتجاه ، الأمر الذي سوف يؤثر بالتبعية على مستقبل العمارة المحلية هذا مع المتابعة المستمرة لأحدث ماينتجه الغرب من تكنولوجيا متابعة بحثية وعلمية أكثر منها ملاحقة تطبيقية .

#### ٦- الإنسان والعمارة:

١-٦ هناك علاقة قوية بين الإسكان والعمارة سواء في أثناء مرحلة التصميم وإبداء الرغبات الشخصية المتغيرة أو أثناء التنفيذ وإبداء الرغبات الشخصية المتغيرة أيضاً فالإنسان العربي في المتوسط لا يستطيع أن يدرك إلا نسبة قليلة من الأبعاد المعمارية والتصميمات المقدمة إليه من المعماري إلى درجة أن البعض منهم يحرك قلم المعماري تبعاً لرغباته أو تصوراته الشخصية إلى الدرجة التي تفقد المعماري سيطرته على التصميم أو التنفيذ ، وغالباً ما تتضح هذه الظاهرة في المجتمعات العربية الغنية التي لا يكون فيها عنصر التكاليف عاملاً مؤثراً على التصميم أو التنفيذ والتي يكون فيها الإنسان متشبعاً ببعض المرئيات المعمارية التي تعرض لها في دول الغرب أو دول الشرق والتي ابمرت وأخذت حيزاً كبيراً من تفكيره وتصوراته حتى وإن تعارضت هذه التصورات مع العوامل المناحية او الإجتماعية المحلية حتى ظهرت أنماطاً غريبة مع العمارة في غير محلها البيئي أو الإجتماعي كمسكن بنمط العمارة السويسرية على هضبة صخرية في قلب مدينة الرياض...أو مسكناً على الطراز الروماني في ضاحية من ضواحي الكويت أو بإقتياس نمط العمارة المراكشية من الغرب في العمارة المحلية بالسعودية ، أو أشكال من العمارة الهندية في بعض مساجد دولة الإمارات وهكذا تظهر أنماطاً متنافرة من العمارة في مدن الشرق العربي ، وإن دلت هذه الظاهرة على شيء فإنما تدل على ضعف الشخصية الحضارية للإنسان العربي خاصة الذي يتعاطف مع حضارات الغرب أو الشرق أو يقف ضعيفاً أمام إنجازاتما التكنولوجية الأمر الذي لا يؤثر على المناخ المعماري الذي يعيش فيه بل يؤثر أيضاً على مأكله وملبسه بل وعلى سلوكياته ومعاملاته وهو ماينعكس في النهاية على مجموعات متنافرة من التصميمات الداخلية في الوحدات السكنية كما يظهر على تصميماها الخارجية هذا تعبير واضح في غياب الشخصية العربية •

٢-٦ كثيراً ما تؤثر الظروف الإجتماعية للأسرة على النمط المعمارى للوحدة السكنية التي تقطنها خاصة في الإسكان الشعبي أو الإقتصادى الذى يبنى للإيواء أكثر منه للإقامة وغالباً ما يكون التصميم المعمارى عدد بمساحات معينة توفيراً لأكبر عدد من الوحدات السكنية بأقل تكاليف ممكنة ، هنا يتصرف الإنسان في مسكنه لمواجهة متطلباته المعيشية المتزايدة ، فإما ان تقفل الشرفات بمواد خفيفة أو تحول بعضها إلى مخازن للمواد الغذائية أو مكاناً لتربية الدواجن... وقد يندفع البعض إلى بناء غرف جديدة بحوار الوحدة السكنية اذا كانت في الدور الارضى أو أمامه أعمدة لغرف جديدة تضاف للوحدات السكنية في الأدوار العليا مع في ذلك من مخالفات قانونية تنظيمية ومالية ، وهكذا يظهر محسماً على عمارة الإسكان العام الإنفجار السكاني العام ، وفي حالات أخرى تضيق فيها رقعة البناء وتتحد فيها حقوق الإنسان في التصرف في الوحدات السكنية التي يبنيها بالبيع أو التأجير يضطر إلى إضافة أدوار عليا إما بأسلوب معمارى وإنشائي مناسب وذلك في المستويات العليا من الإسكان أو بمواد خفيفة ورخيصة في المستويات الدنيا من الإسكان وهذه الظاهرة تضيف على أسطح المدينة مدينة أخرى من الإسكان العشوائي يطمس الملامح المعمارية القديمة بما فيها من قيم فنية أو تشكيلية وهذه صورة أحرى مجسمة للإنفجار السكاني إلى اعلى العمارية القديمة بما فيها من قيم فنية أو تشكيلية وهذه صورة أحرى مجسمة للإنفجار السكاني إلى اعلى العمارية القدامة .

٣-٦ يضطر الإنسان تحت ضغط الحاجة إلى التصرف بعيداً عن المحددات القانونية أو التشريعية فيقيم مسكنه حيث لا تخطيط أو مرافق مستعملاً ما تحت يديه من مواد وطرق للإنشاء أو ما في قدرته من

مدخرات أو مساهمة شخصية وذلك في المستوطنات العشوائية التي تبني خارج المدن سواء حول القاهرة بمصر أو حول مدينة جدة بالسعودية او بغداد في العراق أو الخرطوم بالسودان والعمارة العشوائية هنا تعبر تعبيراً صادقاً عن متطلبات الانسان في البيئة التي يقيم فيها كما تعبر تعبيرا صادقا على مستواه الثقافي والحضاري فالعمارة العشوائية هنا هي عمارة عضوية وان تعارضت مع أسس التخطيط والتصميم ، هي تعبير عن الوظيفة في العمارة أكثر مما تعبر عنه عمارة الإسكان العام في بعض الدول العربية الذي لا يلبث أن يتحول إلى أطلال معمارية هنا يمكن ان تكون العمارة بدون معماريين إذا ما اتقن بناؤها وحسن إستعمالها اكثر صدقاً من عمارة المعماريين .

7-3 تعبر العمارة الريفية في كافة قرى المشرق العربي تعبيراً صادقاً عن المتطلبات المعيشية والبيئية للإنسان البسيط، تنبع مادة البناء من الأرض من المواد المحلية بعد تشكيلها بالوسائل البسيطة السائدة والعمارة الريفية أكثر تعبيراً عن الجوانب الحضارية للإنسان ، وإذا كانت هذه الجوانب الحضارية في العمارة تنقل في العديد من المناطق الريفية في المشرق العربي مثل ما في قرى الدلتا النيل أو دلتا دجلة والفرات بالعراق إلا انحا ترتفع في مناطق عن مناطق احرى عديدة كما كانت عليه قرى النوبة القديمة على حدود مصر الجنوبية أو ماهي عليه في قرى اليمن الجبلية ، أو في المباني الريفية في منطقة عسير ونجران في السعودية حيث تعبر العمارة في كل هذه المناطق تعبيراً صادقاً عن المتطلبات البيئية والمعيشية للإنسان وكلما بعدت الشقة عن المدينة كلما التزم الإنسان بقيمه الريفية والتزمت العمارة الريفية بالتالي بقيمها المعمارية والانسانية وكلما قربت المسافة من المدينة كلما زاد التأثير الحضري على العمران الريفي الامر الذي أفقد العمارة الريفية شخصيتها في العديد من القرى كما تشاهده قرى مصر التي تستقبل العائدين من العمال من الدول النفطية والذين يسعون إلى البناء كل في قريته بعد ان يتخلص من سكنه الريفي ويشرع في بناء مستحدث يستمد قيمه المعمارية من القيم المعمارية الضعيفة في العمارة الحضرية ، هنا يبرز نوع آخر من العمارة التي تعبر عن الإنسان العربي في حالة متغيرة في الفكر والمختوى الإجتماعي والإقتصادي .

1-0 إن تفاعل الإنسان مع العمارة هو نتيجة لما يتعرض له من ثقافات وتيارات لحضارات خارجية لاتؤثر عن السكن إلا لنتيجة لتأثيرها على الكيان الثقافي والحضارى للإنسان نفسه الأمر الذى أفقده إرتباطه الحضارى المحلى ، ويقل هذا التأثير ويزيد بمدى تعرضه للمؤثرات الخارجية فالإنسان في مصر أكثر تعرضاً لهذه المؤثرات نظراً لوقوفه عند مفترق الطرق من الحضارات الأوروبية والآسيوية والأفريقية ويقل هذا التأثير كلما إتجهنا شرقاً حتى العراق حيث لا يزال الإنسان مرتبطاً نسبياً بتراثه الحضارى في عدد من أوجه الحياة ولذلك كان المعمارى العراقي أقرب إنفعالاً وتفاعلاً مع التراث الحضارى عنه بالنسبة للمعمارى في مصر أو لبنان هذا في الوقت الذي يتحدد فيه التأثير الحضارى الأجنبي على المجتمع السعودي لإلتزامه بالقيم الحضارية للدين الإسلامي وإن كان قد تغيرت بعض متطلباته المعيشية فهو لايزال موحداً للزي وثابتاً في العادات والتقاليد الأمر الذي يضعه في مقدمة شعوب المشرق العربي تجاوباً مع أي دعوة لتأصيل القيم الحضارية في العمارة المعاصرة وقد بدأت تظهر آثار هذه الدعوة على العديد من البنايات في مدن المنطقة الغربية .

7-7 إن التحولات المعمارية دائماً ما تعكس التحولات الإقتصادية والإجتماعية التي يتعرض لها المجتمع وتتضح هذه الظاهرة في عمارة مدينة الكويت التي شاهدت تحولات إقتصادية سريعة من نهاية الأربعينات صحبتها تحولات معمارية من الأنماط التقليدية إلى الأنماط التشكيلية المفتعلة ثم شاهدت في الستينات تحولات إجتماعية وثقافية صحبتها تحولات معمارية من الأنماط المفتعلة إلى أنماط معمارية لها طابع تاريخي سواء أكانت مرتبطة بالتراث الإسلامي أو اى تراث تاريخي آخر يعبر عن معمارية الإنسان في الإلتصاق بالحضارات القديمة ..وهكذا تعبر العمارة عن التطلعات الثقافية للإنسان في مراحل تطورها .

#### تاثيرات البيئة في الحضارة المصرية القديمة

#### تأثير النيل : –

على الرغم من غلبة البيئة الصحراوية على المنطقة إلا إن وجود النيل أدى إلى تخفيف الجفاف المناخى...كما أعطى منطقة الوادى طابع الكفاية الإنتاجية.. والإستقرار المرتبط بالزراعة..كما ساعد إمتداد نفر النيل على توجيه توزيع المواقع السكنية وإيجاد وسيلة إرتباط بينها.. وإيجاد الروابط القومية والمصالح المتبادلة وأنتهى أخيراً إلى التبكير بظهور أول وحدة سياسية..وكان لفيضانات النيل دور في إيجاد اليقظة الجماعية لمواجهتها والإنتفاع بمياهها وتقليل أخطارها وهذا ساعد على الإنصياع لحكم مركزى مستقر يوجه وينسق الجهود..وليس من قبيل المصادفة أن يكون لقب حكام الأقاليم "عج مر" بمعنى القائم على حفر الترع للدلالة على أهمية هذا الأمر لدى الفراعنة وكان للطمى المترسب على جوانب النيل والنباتات البرية دور كبير في توفير مواد البناء اللازمة لسكنى الناس..

#### تأثير الصحارى:-

أدى جفاف ووحشة الصحارى إلى تمركز السكان ومظاهر الحضارة فى وادى النيل ولقد لعبت الصحارى المقفرة دوراً أساسياً فى توفير الحماية الطبيعية لكى تنمو حضارة الوادى حيث قللت من الغزوات الشعوبية الخارجية التى كان يمكن أن تؤثر فى إستقرار الوادى..وهذا أدى إلى توفير الأمن والإستقرار والوحدة الجنسية...ومن ناحية أخرى كان للصحارى دور فى تطور الجانب المادى لحضارة وادى النيل وذلك بما فيها من معادن وحجارة متنوعة الصلابة والألوان والتى كانت المصدر الرئيسي لمواد البناء ، ومستلزمات الأدوات المعدنية والحجرية..وهذا أدى إلى بقاء جانب كبير من الله المصريين القدماء حتى يومنا هذا لما لهذه المواد من ميزة البقاء ، علاوة على ذلك أدى جفاف رمال الصحارى إلى حفظ رفات الموتى ومقتنياتهم ورسومات المقابر سليمة.. وهذا ساعد على تقوية فكر الخلود لدى المصريين القدماء.

#### تأثير المناخ:-

أدى الإستقرار المناخى وعدم وجود الكوارث الطبيعية والتقلبات المناخية العنيفة وتلاشى دواعى الرهبة والخوف من التقلبات الجوية والبيئية إلى غياب ماقد يطبع المصريين القدماء بظاهرة العنف او التمرد أو القلق أو التقلب.. وصبغ عقائدهم بغلبة الخير على الشر والرحمة على الضعف والنقمة ( وذلك على العكس من الحضارة اليونانية والرومانية مثلاً ).. كما صبغ حضاراتهم بمظاهر الإتصال والإستقرار .. وصبغ حياقهم السياسية بالهدوء والإستمرار.. وأعطى الشعور بكفاية الموارد وأمنة الاستقرار دون الحاجة إلى مد خارجي.. وساعد الإستقرار البيئى والمناخى على صبغ الإنتاج الفنى والمعمارى بميزة بساطة الخطوط وإستقامتها ووضوح التعبير وتمييز الطابع.. وكان للجفاف المناخى لمنطقة الدلتا التي كانت للجفاف المناخى لمنطقة الدلتا التي كانت تتعرض إلى مياه الفيضان مع إرتفاع في منسوب مياه الرشح والرطوبة والامطار.

#### تأثير الموقع:-

أدى موقع مصر في منطقة تتمتع بثروات طبيعية من زراعة ومياه في الوادى ومناجم ومحاجر في الصحارى إلى توفير مستلزمات الغني المادى وذلك مما أعطى الفرصة للحضارة المصرية لكي تزدهر وتنمو بمعدلات أسرع من المناطق

التى حولها.. وكان لأهمية موقع مصر بين دول العالم القديم وموقعها على البحرين الابيض والأحمر ثم الرحاء الزراعى في منطقة صحراوية محيطة قليلة الموارد والمياه دور كبير في إيجاد اليقظة القومية المحلية لدى المصريين القدماء للمحافظة على مكاسبهم وممتلكاتهم وحضاراتهم من أطماع الشعوب المحيطة وهذا مما انعكس إيجابياً على قيام حركة تعمير للمدن وتحصين لمناطق المواجهة مع المحافظة على الطابع والإستمرارية الحضارية المصرية حتى في اوقات ضعفها وإضمحالالها ، كما أنعكس هذا سلبياً على تعرض مصر في أزمان ضعفها إلى غزورات شعوبية لإحتلالها والإستفادة من ثرواتها وبالطبع فكان لهذا الامر تأثيره المؤقت على الطابع الحضارى والمستوى العمارين في المناطق التي تتعرض للإحتلال إلا أنه أنتهى أحيراً في زمن شيخوخة الحضارة المصرية القديمة إلى إنهيارها تحت نير الإحتلال الأجنبي الذي عم المنطقة .

(١) المرجع : د. عبد العزيز صالح : الشرق الأدنى القديم – الجزء الاول – الطبعة الثالثة سنة ١٩٧٩

#### عوامل الإستمرارية الحضارية في مصر القديمة

#### الدين والعقيدة ونظام الحكم:-

- (۱) قام الدين والعقيدة بالدور الرئيسي في المحافظة على الإستمرارية الحضارية في مصر القديمة خصوصاً في فترات ضعف الأمة ووقوعها تحت نير الإحتلال ، وفي هذا الزمن كان يجمع الناس الإيمان بفكر واحد وبذلك حافظ هذا الفكر على الشخصية المصرية من الضياع ، فإذا وضعنا في الإعتبار أن أصول العلوم في مصر القديمة من عمارة ورياضة وتحنيط وطب...إلخ ، كانت لها جذورها الدينية كما كانت حكراً على كهنة المعابد وسدنتها ومحفوظة في كنوزها لوجدنا ما كان للعقيدة من دور رئيسي في المحافظة على الإستمرارية الحضارية الحضارية لمصر الفرعونية خصوصاً إذا وضعنا موضع الإعتبار أن مدينة طيبة في جنوب الصعيد وهي المعقل الديني الرئيسي لمصر الفرعونية كانت دائماً محفوظة بعيداً عن متناول الغزاة أو القلاقل التي عصفت أحياناً بمصر الفرعونية ولم تسقط إلا في آخر زمان حضارة مصر القديمة عندما أفل نجمها .
- (۲) كانت المعابد المصرية القديمة تتمتع بثراء عريض حيث أوقفت لها الأراضى الزراعية وخراج مدن وقرى بأكملها ، وبالطبع فكان هذا الثراء العريض يتمتع به كهنة هذه المعابد ويمثل لهم مورداً لترف المعيشة ورخائها.. وبالتالى فقد كان من مصلحة الكهنة أن يدوم هذا الثراء وحيث أنهم كانوا يحكمون بإسم الألهة تعبد وطقوس تقام ، فقد كان الخط المحافظ بل والتشدد أحياناً يمثل بالنسبة لهم الوسيلة الفعالة لضمان الثراء وحيث أن كافة العلوم والفنون والعمارة ... إلخ كانت مرتبطة بالمعابد فبالتالى فلم تتح الفرصة لأى إتجاهات تقدمية وتحرية أو متطورة بأن تأخذ دورها ولم يسمح لرياح التغيير بأن تؤثر بشكل أساسى على الأصول الحضارية لمصر القديمة وهذا ينعكس أيضاً على العمارة والفنون بأنواعها المختلفة .
- (٣) قام نظام الحكم في مصر الفرعونية على الإرادة الالهية حيث نسب فراعنة مصر بنوتهم إلى الألهة كأمون ورع.. وحيث أن الألهة قديمة وثابتة لا تتغير فإن هذا بالتالى أضفى صور وأشكال على هذه الألهة اخذت القوالب الثابتة والتي لا تتعرض إلى التغيير والتبديل..علاوة على ذلك فحيث ان الفرعون أبن الاله فإن ذلك أضفى على الفرعون صفة خاصة ترفعه عن مصاف البشر وهذا بالتالى أضفى نمطاً فنياً سواء في النحت أو التصوير والنقش يظهر الفراعنة في مقاسات أكبر من سائر البشر ، وكذلك في أوضاع لها إحترامها ووقارها وقدسيتها بحيث لا يظهر كما يظهر الإنسان العادى ، وهذا ما ساعد على إعطاء العمارة والنحت والفن الفرعوني صفة وحدة الطابع والتعبير وضمن له صفة الإستمرارية في الاشكال والقوالب ولم يجعله عرضة للتغيير والتبديل .
- (٤) إعتمد الحكم في مصر الفرعونية في أغلب أزمانه وخصوصاً في فترات الإزدهار الحضارى على نظام حكم مركزى قوى تقع مقاليده في يد فرعون وكهنة المعابد، وبالطبع فوجود نظام مركزى قوى يوجه كافة أوجه الحياة وأنشطتها وفنونها وعمارتها كان له بدون شك دور كبير في إيجاد وحدة في النمط والقالب وأسلوب التعبير للحضارة الفرعونية خصوصاً إذا أضفنا في الأعتبار أن فلسفة الحكم كانت ترتبط بشكل رئيسي بالخط المحافظ المتشدد هذا الخط الذي كان يمثل واحداً من أفضل الأساليب لضمان إستقرار الحكم والمحافظة على مكاسب القائمين عليه .

(٥) كان يحكم مصر الفرعونية فكر البعث بعد الموت في الحياة والخلود في الحياة الآخرة ، وهذا ماوجه الحركة العمرانية لخدمة هذه الحياة الخالدة حيث أقيمت الصروح الضخمة من معابد وشيدت المقابر وتم تسجيل كافة الأحداث التي جرت في العصر وكذلك أساليب الحياة اليومية والمعاملات ووسائل اللهو والترفيه والحرف والمساكن والخدم وكل ما يمس حياة الإنسان ومماته وذلك بغية أن ينتفع بما الإنسان في حياته الاخرى ..وكان لأعمال التسجيل هذه دور كبير في حماية المفردات الحضارية من الضياع والزوال حتى في ازمان ضعف الدولة وجعلها في متناول يد الأجيال التي تلتها ، وبالتالي ساعدت على إيجاد الإستمرارية الحضارية لمصر الفرعونية .

#### البيئة الزراعية:

قامت حضارة مصر القديمة على نفر النيل والزراعة وعرف المصرى القديم إن وجوده مرتبط بالزرع والماء فقد وقع الزرع والماء في نفس المصرى القديم موقع التقديس والتأليه ..وحينما بني المصرى القديم بيئته ومعبده ومقبرته نقل إليهم عناصر الحياة الأساسية وبالتالي فقد حاكي في تشكيلاته المعمارية كالأعمدة والكرانيش والعناصر الزخرفية هذه العناصر النباتية ، خصوصاً وإن بدء أعمال العمران قد اعتمد على جذوع النخيل وأفرع وسيقان النباتات في تشكيل الحوائط والأعمدة والدعامات وحين بني المصرى القديم بالطين فإنه استعمله مع الأفرع والنباتات وهي التي آثرت بشكل كبير في تشكيل العناصر المعمارية...وتشرب المصرى القديم هذه المفردات النباتية المعمارية أما بسبب إرتباطه الوجداني بالطبيعة الحية وإما بسبب إرتباطه بما درج عليه من البناء بالمواد المحلية حتى أنه عندما بدأ البناء بالحجر فإنه حاكي هذه العناصر النباتية وحافظ عليها وأصبحت هميزة في العمارة المصرية القديمة حافظ عليها المصرى القديم وأرتبط بما ما دام إرتباط حياته بالنيل والزراعة ،

#### التقنية:-

مضت حقبة زمنية طويلة لم تشهد تطورات جذرية فى فنون وتقنية البناء..سواء كان البناء بالحجر أو بالطين وبالتالى فقد ساعد ثبات وفنون وتقنية البناء على عدم احداث نقلات أو طفرات وبالتالى فلم يتعرض أساليب البناء على إمتداد العصور إلى أى تغيير أو تعديل جذرى ولكن وجهت خبرات العمل على مر العصور نحو تحسين الجودة وحسن الأداء وبالتالى فقد ساعد ذلك على إستمرارية الخط المعمارى والفنى للحضارة المصرية القديمة .

#### الريادة الحضارية:-

سبقت حضارة وادى النيل غيرها من الحضارات في العالم القديم بحيث وصلت إلى درجة النضوج في هذا الوقت الذى كانت الحضارات والشعوب الجحاورة مازالت في مرحلة فجر التاريخ ، وهذا أعطى قوة دافعة للإستمرارية الحضارية سواء من منطلق إحساس المصرى القديم بالذاتية والريادة الحضارية مما دفعه من ناحية على المحافظة على طابعه وتراثه الحضارى ، ومن ناحية أخرى لم يجعله في موقف المتأثر بحضارات الغير التي كانت تقل عن حضارته الكثير وحتى عندما تعرضت مصر إلى الغزوات الشعوبية في مراحل ضعفها العسكرى ، فإن قوة حضاراتها المادية والفكرية جعلت الغزاة غير قادرين على إحداث التغيير الحضارى في مصر القديمة بل وجعلتهم

وهم القادرين عسكرياً يتأثرون بالحضارة المصرية القديمة بمكوناتها الوجدانية والمادية ويتطبعون بما وينتسبون إليها..وذلك مما حافظ على الإستمراية الحضارية لمصر القديمة حتى وهي في فترات ضعفها العسكري .

# تقسيمات عصور مصر الفرعونية وأبرز معالم حضارتها

#### (١) دهور ماقبل التاريخ أو عصر فجر التاريخ:

ويشمل العصر الحجرى القديم والحديث وعصر ماقبل الأسرات وتنتهى هذه الفترة في آواخر عام ... وقد أمتد هذا العصر إلى مايزيد عن ٢٠ قرناً من الزمان ، وبالطبع فإن آثار وتطورات هذا العصر بسيطة إذا ماقورنت بما تلاها في الأزمان الأخرى بحضارة مصر القديمة ، وشهد هذا العصر بداية تعامل المصرى القديم مع الطبيعة من أجل إستغلال الأرض في منطقة وادى النيل ...وقد تنوعت حرف ذلك العصر حيث جمع بين الزراعة وتربية الحيوان والصيد وصقل الأدوات الحجرية وصناعة الفخار وصناعة الحصير والسلال وغزل الكتان..

ومن أبرز آثار هذا العصر قطع حجرية لأنصال الأسهم والحراب وقطع المراحى والأوانى الطينية والفخارية والحجرية والسلال النباتية ومصنوعات نحاسية بسيطة ونقوش ورسوم وتماثيل صغيرة وتمائم..وفي هذا العصر لم تظهر أن آثار الكتابة التي لم تكن قد أخترعت بعد ، وبذلك فلم يتم تسجيل تاريخ هذه الفترة .

ولعل من أبرز ماوصل من آثار مبانى هذا العصر إطلال بعض المساكن والمقابر ، ففى مرمدة بنى سلامة تنوعت أشكال المساكن ومواد البناء حيث كان يبنى المسكن من جواليص الطين على شكل بيضاوى القاعدة وتنخفض أرضية المسكن عن الخارج بقيمة ربع إرتفاع المسكن وذلك لتثبيت جدران المسكن وحمايته من الرياح وكان يوجد بالمسكن سواء داخلها أو خارجها مطامير (مخازن) للغلال والحبوب أما الصنف الآخر فكان يشيد على شكل بيضاوى أيضاً من البوص قرب المزارع وهو يشبه الخص الذى يبنيه حتى الآن الفلاحين في الأرض الزراعية وتدل آثار المساكن الطينية على انها قد التزمت صفين شبه مستقيمين يفصل بينهما طريق ضيق وهو أقدم تخطيط عرف للقرى المصرية حتى الآن وأقدم دليل على نشأة نوع من التفاهم الإجتماعي ووجود سلطة وضعت التنظيم وقامت على تنفيذه .

أما في الفيوم فقد لوحظ أن موقع المساكن لم تظهر فيه مخازن للحبوب والغلال ولكن وضعت هذه المخازن في مكان مجمع بموقع مرتفع مستقل عن منطقة المساكن..ويستدل من ذلك على شيوع الملكية الزراعية ومحاصيلها بين مجموع السكان وكذلك شيوع عوامل الأمن والأستقرار ..وهذا بدوره يعبر أيضاً عن وجود نمط و نظام للتفاهم الإجتماعي وسلطة وضعت النظام وقامت على تنفيذه .

أما في نقادة فقد وجد نموذج مصغر لمسكن يظن أن بعديه الحقيقيين ٨× ٥٠٧٠ م ، وكانت حوائطه مائلة الجوانب تتسع عن قاعدتما وذلك لأغراض إنشائية وقد بني المسكن من الطين ويتوسط الحائط مدخل ضيق صنع جوانبه وعتبة من الخشب وله شراعة علوية للإنارة ويوجد فوق الباب إسطوانة من الخشب ملفوف فوقها حصيرة تعمل عند جذبما لأسفل بمثابة ستر المسكن عن الخارج ، ويوجد بالحائط الخلفي نافذتان صغيرتان بحلق من الخشب والمسكن مصمم على حوش داخلي حوله حجرات وكان سقف المسكن مسطح وتكاد تكون أنماط هذه المساكن هي النمط الشائع على طول إمتداد تاريخ مصر القديمة .

وتدل آثار المقابر في هذا الزمان على إهتمام المصرى القديم منذ قديم الأزل بفكرة الخلود والبعث ، حيث وضعت قرابين وحبوب وتمائم وتماثيل وأدوات وأواني في المقابر التي تطورت من مجرد حفرة صغيرة في باطن الأرض إلى مقبرة مكونة من حجرة أو أثنين أو ثلاث تحت الأرض وكانت حفرة المقبرة أحياناً تكسى من الداخل بالطين أو بألواح خشبية أو البوص .

#### (٢) عصر بداية الأسرات:

يسمى أيضاً بالعصر العتيق أو عصر بداية العصور التاريخية وبدأ منذ أواخر عام ٢٠٠٠ ق.م وبمتد حتى عام ٢٧٨٠ ق.م ويتصف هذا العصر ببدء ظهور تباشير ومحاولات الكتابة وبدء تسجيل التاريخ والأحداث والتى أثمرت هذه المحاولات عام ٣٢٠٠ ق.م عن مقدرة المصرى القديم في التعبير بالكتابة عن الأحداث وكذلك في مقدرته في التعبير بالرموز عن العمليات الحسابية وهذا أفضى بالطبع إلى تيسير تسجيل الأحداث ونقل المعرفة من جيل إلى جيل ، كما يساعد على تنظيم الأعمال وحفظ المعاملات وتصميم المشروعات المعمارية .

ويتصف هذا العصر أيضاً بوحدة مصر وظهور الدولة وإيجاد كيان للحكم وتنظيم الإدارة ، كما يتصف هذا العصر أيضاً بظهور التجانس الحضارى الذى ساعد على إمكانية قيام كيان دولة فى ذلك الزمن وبدأ ظهور مسميات حاكمة لها مدلولها الإجتماعى والإقتصادى فظهر لفظ "فرعون" وأصل الكلمة "برعو" بمعنى البيت العالى أو القصر العظيم أى قصر الحكم المركزى الرئيسى فى الدولة ثم امتد مدلول الكلمة لكى يطلق على القصر وساكن القصر ، كما ظهر لفظ " عج مر " الذى تلقب به حكام الأقاليم وكان يعنى هذا اللفظ معنى القائم على حفر الترع وذلك يؤكد على أن الحكام من قبل فرعون كان أهم ما يكلفون به الأشراف على شئون الرى والزراعة ..وكذلك ظهر لقب " تبي خرنيو " أى الأول لدى الملك أو الأول بعد الملك وهذا فى حد ذاته يعبر عن وجود نظام حاكم تتدرج فيه المناصب .

وظهر في هذا العصر ثلاث مدن كبيرة أشهرها مدينة أنبي حج ( والتي سميت بعد ذلك بقرون بمدينة منف ) ويعني إسم إنبي حج الجدار الأبيض أو الحصن الأبيض أو السور الأبيض ومنه نستدل على أن المدينة كانت محاطة بسور من الحجر لحمايتها والتحكم في حركة الدخول والخروج منها ، وقد اختير موقع المدينة عند إلتقاء الصعيد بالدلتا وذلك لأحكام الرقابة والأشراف على الوجه البحرى خصوصاً وإن الدولة حديثة العهد بالوحدة .

وقد إتخذت مدينة " أنبي حج " دورها كمقر للحكم والإدارة وكذلك كمقر للزعامة في مجالات الفكر والدين سجل ذلك على لوحة بأسم شاباكا ليتضمن النص مذهب مفكرى منف في نشأة الوجود يصطبغ بالمعنوية أكثر مما يصطبغ بالمادية وردوا فيه خلق الوجود وما أحتواه إلى قدرة عاقلة مدبرة آمره ..وإن مزجوا هذا الفكر الفطرى السليم بأفكار أخرى وثنية .

وقد حفلت مدن ذلك العصر بالعمران...وبنيت فيها القصور والمساكن في صفوف متنظمة على شوارع مستقيمة ومتعامدة ، وأحيطت المدن غالباً بالأسوار ولعل أقوى برهان على ذلك الرمز المعبر عن المدينة في الكتابة الهيروغليفية حيث صورت المدينة على أنها دائرة في وسطها شارعين متقاطعين عموديين وقد سجلت النقوش والرسومات واجهات قصور الملوك والعظماء والتي كانت تتصف بالفخامة ، ويمكن أيضاً من مشاهدة فخامة المقابر أن نستدل على فخامة القصور التي لم يتبقى منها للأسف شيء ويلاحظ

أن مداخل القصور كانت تتكون من ثلاثة أبواب باب كبير ملكى ومدخلان صغيران واحد على اليمين والآخر على اليسار ، وكانت القصور تبنى من الطوب اللبن وتدعم أركانها وأكتاف وأعتاب الفتحات بالحجارة ، كما يبدو أن حوائطها كانت تكسى بالحصير الملون الذي يقوم مقام الستائر في زمننا هذا وكان يوجد بالقصر حدائق وأحواض ماء داخلية ولا يقتصر هذا الوصف على مساكن هذا العصر ولكن يمتد لكى ينطبق على اغلب المبانى الدنيوية في مصر الفرعونية كلها .

ويبرر إستخدام الطوب اللبن فى بناء المساكن سواء للأغنياء أو الفقراء توفره كمادة بالطبيعة سهل الحصول عليها وسهلة التشكيل ولا تحتاج لأدوات خاصة للقطع والتشكيل كما أنما توفر العزل الحرارى المناسب، ويمكن أيضاً أن نجد مبرر عقائدى آخر مرتبط بالفكر الديني حيث أن الدنيا " فناء " ولذلك لم يهتم المصرى القديم بعمارة الدنيا، ولكن إهتم بعمارة الحياة الأحرى الأبدية والتي تجلت عظمتها فى العمارة الدينية والجنائزية والتي نحتت فى الجبال أو بنيت بالحجر.

ومن أبرز مواقع العمارة الجنائزية لهذا العصر مقابر سقارة وأبيدوس وقد اخذت فى سقارة فى أول الأمر صورة حجرة الدفن تحت سطح الأرض منحوتة فى باطن الصخر ، ثم بدأ فيما بعد يعلو حجرة الدفن مصطبة ، ثم زاد الأمر بحيث أصبحت المصطبة الوحدة الواحدة تدرج بحيث تحتوى على ثلاثة درجات وذلك ماسيتطور فيما بعد لكى يصبح أساساً لفكرة الهرم المدرج فى العصور اللاحقة .

#### (٣) عصر الدولة القديمة:

يبدأ في اوائل القرن ٢٨ ق.م بالأسرة الحاكمة الثالثة ويمتد حتى بعد نهاية الأسرة السادسة في آواخر القرن الثالث والعشرين ق.م. ويتصف هذا العصر بالإستقرار السياسي النسبي ومركزية الحكم، كما تميزت مظاهر الحضارة فيه بالنمو الداخلي المرتبط بالعمارة والفنون والعقائد الأخروية والتنظيمات الإدارية ، ولم يؤثر في كافة المظاهر الحضارية هذه أي مؤثرات خارجية ، ومن أبرز آثار هذه العصور مقابرها الفخمة وأهرامها الرائعة التي انتشرت حول عاصمتها منف وفيما يمتد بين الجيزة إلى ميدوم .

وقد شهد هذا العصر بدء إستخدام الحجر على نطاق واسع في العمارة ولعل أول بناء يرتفع على سطح الأرض مبنى بالحجارة هو هرم زوسر بسقارة الذى بنى فوق مقبرته وقد بنى الهرم متوسطاً مجموعة معمارية كبيرة من ست عمائر دنيوية ودينية تبلغ مساحتها ٢٥١ الف ٢٥ ويلاحظ أن تصميم مجموعة زوسر جاء على نمط العمارة النباتية واللبنية التى درج عليها السلف وذلك على الرغم من إستعمال الحجارة في البناء ، ولايقتصر هذا الوصف على مجموعة زوسر فقط ولكن يمتد لكى ينطبق على أغلب المبانى الدينية في مصر الفرعونية بحيث أصبح طابعاً مميزاً لها وكان الشكل الهرمي ثمرة احيرة للتطور المعمارى الطويل الذى بدأ مع عصر بداية الأسرات بالمصطبة المائلة الجوانب ذات المسطح الواحد ، ثم إنتقل منها إلى المصطبة ذات المسطحين أى ذات الإضافة الواحدة المحيطة بما والمصطبة ذات المسطحات الثلاثة أى ذات الاضافتين الحيطتين بما ثم تطور في عصر الاسرة الثالثة إلى هرم زوسر المدرج وبعده إلى هرم ميدوم الذى حاول مهندسوه أن يجعلوه كاملاً مستوياً في مظهره مدرجاً في مخبره ، وارتقى في بداية عصر الأسرة الرابعة إلى هرم دهشور الجنوبي ذو الميلين الذى أظهر نواحى الخطأ والصواب في التحارب المعمارية لمنشئيه ، وأنتهى أخيراً الى هرم دهشور الشمالى الذى نجح مهندسوه في تنفيذ هيئته الهرمية الكاملة وأخيراً ظهر لنا مجموعة أهرامات الى ذروته وقمة كماله ، الحيزة، هرم حوفو وهرم حفرع وهرم منقرع والذى وصل فيه تطور بناء الأهرامات إلى ذروته وقمة كماله ،

وليس مايمنع إفتراض أن أصحاب هذا التطور الهرمي قد إسترشدوا في بعض مراحله بنموذج طبيعي مائل في البيئة وهو مظهر التلال الرملية الهرمية أو المخروطية التي تحف بالوادي .

ولعل من معانى الضخامة والدقة الهندسية والبراعة الفائقة التى أمتاز بما الهرم الأكبر أكثر من معنى ومدلول ، فمن الناحية السياسية ينم عن وجود نظام حكم مركزى قوى كان يسمح للفرعون بتصرف واسع في إمكانيات البلاد المادية والبشرية ، ومن الناحية المعمارية تشهد لمهندس أو لمهندسى الهرم بدراية وتقدم كبير في علوم الرياضيات والفلك والهندسة وفنون البناء كما تشهد من الناحية العملية والحرفية للصناع الفنيين بمهارة كبيرة في نحت الأحجار الضخمة وتسويتها وتثبيتها ، ومن الناحية البشرية تشهد لالاف العمال العاديين الذن أشتركوا في بناء الهرم بجلد شديد وقوة تحمل تمثل في قطع ونقل ورفع الحجارة إلى مواقعها من البناء ، ومن الناحية الإدارية والتنظيمية تشهد لرجال الإدارة المشرفين على تنظيم العمل بقدر كبير من المقدرة على رسم خطط تجميع وتنظيم وتوجيه العمال وتوفير الموارد الغذائية لهم وسبل المعيشة والإقامة وكذلك توزيعهم على فرق عمل بما يتناسب مع مصلحة العمل والتطور فيه .

وقد شهد هذا العصر إستكمال وتطور نظام الدولة ، حيث ظهر فى أواخر الأسرة الرابعة وأوائل الأسرة الخامسة منصب الوزير ، كما بدأ أفراد من رجال الشعب فى تولى مناصب إدارية بالدولة وأستمر ذلك فى الأسرة السادسة حيث أخذ مجالاً أوسع ، وقد شهدت هذه الفترة تنمية العلاقات التجارية الخارجية خصوصاً مع بلاد بونت ( الصومال ) وسواحل فينيقيا بالجبيل ( لبنان ) وذلك لإستحضار المواد التى لا تتوفر فى ارض مصر مثل الأخشاب اللازمة .

#### (٤) عصر اللامركزية الأولى:

ويبدأ من آواخر القرن ٢٣ ق.م. إلى أواسط القرن ٢١ ق.م. وذلك من أعقاب نهاية عصر الاسرة السادسة حتى نهاية عصر الأسرة العاشرة ، وكان هذا العصر عصر إنتقال من وحدة ومركزية الحكم إلى تفرق جهات الحكم حيث قويت شوكة حكام الأقاليم في الوقت الذي ضعفت فيه قوة الحكومة أو السلطة المركزية ، وبهذا انتقل حال العصر من الإستقرار إلى القلق ومن ضخامة وثراء إمكانيات الدولة إلى ضعفها وقلتها ، ونمت في هذا الوقت روح الفردية وانتعش حال الطبقة المتوسطة وظهرت خلال هذا العصر مبادىء سياسية وعقائد دينية متحررة. ونتج عن ذلك ثورة طبقية أتصفت بالعنف ورغبة التنفيث والإنتقام حيث نهبت الأملاك والمزارع ومقابر العظماء ، وقد ساد هذا العصر غموض حيث قلت الآثار التي تسجل الأحداث وأستقل حكام الأقاليم بولاياتهم وكون كل منهم جيشه الخاص وجعل وراثة الحكم في نسله ، وفي هذه الفترة قويت شوكة حكام أهناسيا في مصر الوسطى وامتد تأثير سلطانهم إلى منف ذاتما ، كما ظهرت قوة محلية لحكام طبية بالجنوب ، وحرت منازعات على الحكم والسلطة بين كل من الحاكمين ، وفي ظل الخلافات الداخلية ظهر تأثير البدو الأموريين في أرض الدلتا حيث حاولوا إقامة دولة لهم بما وأتخذوا أسماء وألقاب فرعونية ولكن لم يكتب لهم النجاح .

وقد إنعكس حال عدم الإستقرار والإنقسام والفرقة على مظاهر الحضارة المعمارية والفنية..حيث أضيرت المعابد والمقابر القائمة ، وكذلك ضعفت وحدة الفن القديمة وأصبح الفن يخدم الأقاليم أكثر مما يخدم العاصمة .. وظل أهله تنقصهم المهارة الفنية وروح الإبداع ، وأنعكس ضعف الدولة وعدم الإستقرار والإضرابات على عدم ظهور روائع للفن المعماري لهذا العصر .

ومن الجدير بالذكر أنه ورد في المخطوطات ذكر أول إستراتيجية لتعمير مناطق المواجهة مع الأعداء بمدن أختير موقعها على الحواف الشمالية لوادى النيل في المناطق المهددة وتم تعميرها بخير الرجال يسكنونها ويزرعون ماحولها ويتحصنون بها عند الشدة ويصدون عنها غارات أهل البادية ، وقد ذكر في مخطوطات عن خيتي الثالث ملك أهناسيا في هذا الجال النصوص التالية :

" لا تتهيب العدو فهو لايغير إلا على المواطن المنعزل ولايجرؤ على مهاجمة مدينة عامرة بالسكان " وذكر ايضاً " أقم الحصون في كل المناطق الشمالية ، ولاحظ أن سمعة الرجل فيما يفعله ليست بالشيء الهين والبلد العامرة بالسكان لن يمسها سوء ، فابن مدنا "

#### (٥) عصر الدولة الوسطى:

ويمتد هذا العصر على فترتين الأولى من أواسط القرن ٢١ ق.م. إلى أواخر القرن ١٩ ق.م. وذلك إبتداء من عصر الأسرة الحادية عشرة حتى نهاية عصر الأسرة الثانية عشرة ، وقد تميز هذا العصر بإستعادة مركزية الحكم ووحدة السياسة في الداخل والخارج ، وذلك مع الإبقاء على إزدهار الفردية الذي ظهر كنتيجة لعصر اللامركزية الأولى ، وأتسعت مجالات التأثير والتأثر المتبادل بين مصر وجيرانها في الشرق الأدبى وجزر البحر الأبيض المتوسط ، وحدث إزدهار أدبى وفني في اللغة المصرية وآدابها خصوصاً في المراحل الأخيرة من هذا العصر .

وقد بدأ من هذا العصر بزوغ نجم طيبة كعاصمة ودار للحكم ، وفى ظل الإستقرار والهدوء عاد استغلال المحاجر والمناجم إلى ماكان عليه وكذلك سيرت الرحلات إلى خارج مصر لإحضار الأخشاب والبخور وشيدت المعابد، وتم تدعيم الخطوط الدفاعية الأمامية للدولة .

ويتميز هذا العصر بإنشاء القصور والمساكن ويلاحظ أن قصور هذا العصر كانت تشمل المساكن ومكاتب ومصانع وحظائر ومخازن وسكن للعاملين من موظفين وتباع وصناع .

وفي الفترة الثانية من هذا العصر الذي يمتد من آواخر القرن ١٩ ق.م. إلى آواخر القرن ١٧ ق.م. وفي هذا العصر نقلت العاصمة ومقر الحكم إلى شمالي الفيوم وأن إحتفظت طيبة بمركزها كعاصمة دينية ، وقد شيد في هذه الفترة هرم اللاهون الذي إرتبط به مدينة اللاهون التي بقيت إطلالها إلى اليوم وهي مدينة العمال والمهندسين والفنانين الذن ساهموا في إنشاء الهرم ، كما كان يوجد بالمدينة إستراحة ملكية للفرعون حيث يتردد على منطقة هرمه ، وقد احيطت المدينة بأسوار وقسمت داخليا للخاصة وهي لصغار العمال وقد شهد هذا العصر مشروعات للري وإستصلاح الأراضي كما ساعد الإستقرار الأمني الداخلي على إزدهار الفنون ، وساعد الإستقرار الأمني في العلاقات مع الدول المجاورة وخصوصاً في بلاد الشام على فتح بخالات التبادل التجاري والحضاري وإن كان لم يسمح للقبال البدوية الفلسطينية والسورية بالدخول إلى منطقة شبه جزيرة سيناء أو وادي النيل .

#### (٦) عصر اللامركزية الثانية :-

ويسمى هذا العصر أيضاً عصر الإنتقال الثانى ويمتد هذا العصر من آواخر القرن ١٧ ق.م. حتى أوائل القرن ١٦ ق.م وذلك إبتداء من الأسرة الثالثة عشر حتى الاسرة السابعة عشر ويشمل ذلك زمن المكسوس بمصر، وقد شهد هذا العصر تمزق الدولة من حال الوحدة إلى حال التفكك ومن حال

الإستقرار إلى حال القلق ومن حال الحرية وقوة الدولة إلى حال ضعف الدولة وإحتلال الهكسوس لمصر ثم انتهى هذا العصر إلى قوة أمراء طيبة ومقاومتهم للإحتلال وأنتهى ذلك بإجلاء الهكسوس عن البلاد .

ومن الجدير بالذكر أنه لم يحدث على الرغم من إحتلال الهكسوس لشمال مصر في ذلك الزمن إنقطاع الإستمرارية الحضارية التي تميز الشخصية المصرية وذلك إلى الحد الذي تطابقت معه الروح الفنية لآثار العهود الأخيرة للدولة الوسطى التي سبقت إحتلال الهكسوس مع الروح الفنية لآثار أوائل عهود الدولة الحديثة التي أعقبت طرد الهكسوس من مصر ، وبقدر ما عجز الهكسوس عن إضافة شيء جديد إلى الحياة الفنية ، بقدر ماعجزوا كذلك عن تبديل تقاليد مصر الروحية واللغوية والدينية فظلت كما هي بل وحدث العكس أن تأثروا هم بها وتطبعوا بها ، فحاول الهكسوس التشبه بالفراعنة وتسموا بأسمائهم وحاولوا أن يتمصروا ويتخذوا من مصر موطناً وداراً للإقامة الدائمة لدولة محتلة تابعة لهم.. وهذا يعبر عن قوة الحضارة الفرعونية في مختلف أوجهها ومجالاتها ومقدرتها على التأثير في الغير وفي حضارات ذلك الزمان، وبوجه عام فإن هذا العصر بما فيه من عدم إستقرار وعلى الأخص فترة حكم الهكسوس لم يترك في مجمله وبوجه عام فإن هذا العصر بما فيه من عدم إستقرار وعلى الأخص فترة حكم الهكسوس في الشمال .

#### (٧) عصور الدولة الحديثة :-

ويمتد هذا العصر من منتصف القرن ١٥ ق.م. وحتى القرن ١٠ ق.م من الأسرة ١٨ إلى الأسرة ٢١ ، وقد تميز هذا العصر بعودة الإستقرار والإستقلال ومركزية الحكم وتميز ببلوغ الذروة في الرخاء العام وفي الفنون والرقى الفكرى وظهور المذاهب الدينية التي تحوى ضمنياً أفكار التوحيد كما تميز هذا العصر بالإنطلاق الواسع في مجالات السياسة والعلاقات الخارجية .

وفى هذا العصر أقيمت المنشآت والمعابد الخالدة فى العمارة المصرية القديمة حيث أقيم معبد حتشبسوت ومعبد الرمسيوم ومعابد أبو سنبل ومعبد أبيدوس ومعبد هابو وتوسعات معبد الكرنك ومعبد الأقصر ، وكلها تعتبر صروح معمارية ضخمة تعبر عن تقدم العصر فى فنون البناء كما تعبر عن قوة نظم الحكم وثراء الفراعنة وكثرة موارد الدولة .

وقد شهد هذا العصر حركة تعمير لإنشاء مدن جديدة وإن تعددت الأسباب ، حيث أنشأ إخناتون ١٣٦٧ ق.م. مدينته الجديدة في منطقة تل العمارنة وكان ذلك بسبب رغبته في ان يعطى عقيدته الدينية الجديدة فرصة النمو والإزدهار بعيداً عن العاصمة القائمة والتي تتركز فيها عبادة أمون وتبرز قوة كهنته فيها .

أما سيتى ١٣٠٨ ق.م. فقد أنشأ قرية فيما يبدو أنها أول محاولة لتعمير الصحراء وذلك عندما تفقد أحوال الصحراء ومسالك المناجم فيها وكان يظن أنه تتوفر فيها مجار مائية كافية ولما لمس قسوة الحياة هناك أمر بحفر بئر وبناء قرية وإنشاء معبد وزراعة ماحولها وفى ذلك يقول " أجاب الرب دعائى وأفاض الماء من أجلى على الهضاب فى طريق كانت موحشة منذ عهود الأرباب فأصبحت رخاء فى عهدى وأرجو أن تنمو فيها حشائش تفيد الرعاة ولاريب فى أنه إذا نشط الملك سعدت بلاده وقد أوحى الرب إلى أن أشيدها هنا قرية يتوسطها معبد فالبلد الذى يتضمن معبداً بلد مبارك "

كما قام رمسيس الثاني (١٢٩٠ ق.م) بإنشاء عاصمة سياسية جديدة في شمالي البلاد شرقي الدلتا في موقع قريب من عاصمة الهكسوس القديمة بمصر وكان إختيار هذا الموقع يرتبط بأسباب عسكرية

يمتة حيث يتوسط هذا الموقع دولة الزعامة في مصر والشام ويسمح بوجود إحتياطي عسكرى كبير فيما يمكنها من أن تنجد الحاميات الشمالية في عصر إشتد فيه خطر الحيثيين وشعوب البحر وذلك فضالاً عما توافر لها من إسترتيجية المناعة الطبيعية للموقع لوقوعها على الفرع الثاني للدلتا وإمكانية وصول السفن إليها وإمكانية إستغلال مياه الفيضان في حمايتها من ناحية البر ، وحماية ظهرها بمنابع الدلتا الشمالية من ناحية البحر وقد صاحب هذا العصر إزدهار وتقدم في فنون النحت والنقش والتصوير والتي كانت تصور الأحداث التاريخية من مواقع حربية برية وبحرية وكذلك من أحداث الرحلات التجارية والعلاقات السياسية مع الدول وذلك علاوة على نقوش الحياة العامة بالدولة والأنشطة المختلفة بما علاوة على الرسومات الدينية التي تمثل التعبد إلى الآلهة وتقليم القرابين وغير ذلك مما يرتبط بالفنون المصرية القديمة في الخط الأساسي في الفن الفرعوني يعتبر إستمرارية للمدرسة التي تعطى نمطاً مميزاً للحضارة المصرية القديمة في عصورها المختلفة قديمها وحديثها ، ولكن يتميز خلال هذه المرحلة مدرسة النبون بتل العمارنة التي كانت بحنح إلى الواقعية حيث صور الواقع كما هو وتعتبر هذه الفترة مدرسة التحرر الكامل من الأوضاع والأساليب القديمة حيث مثل الملك على هيئته الدنيوية دون تجميل مقصود أو مثالية مبالغاً فيها وقد آثرت هذه المدرسة في فنون العصور التي تبعتها حيث إحتلط فيها أساليب عصر ماقبل إخناتون من تأنق وليونة وتفصيل في خطوط الرسم والنقش ، وعصر فن اخناتون من جرأة وتصوير الحركة والمهارة في تصوير المشاعر والمقعية التعبير.

#### (٨) العصور المتأخرة :-

وهى مايطلق عليها أيضاً بخواتيم العصور الفرعونية وتمتد من القرن العاشر ق.م. إلى أواخر القرن الرابع ق.م. وفي هذه العصور تذبذب النشاط المصرى خلالها بشكل ملحوظ بين مد وجزر في مجالات السياسة والحروب والإستقرار الداخلى وفيها إختلطت العناصر والأجناس الدخيلة بالمصريين بشكل ملحوظ وولى الحكم فيها المتمصريين وأنصاف المصرين .. وتأثرت مصر فيها بتأرجح موازين القوى بين أقطار الشرق والغرب القديمة ، وبدأت مقاليد الحضارة والسيادة تنفلت منها إلى غيرها وتعرضت أرضها للغزو والإحتلال أكثر من مرة ثم انتهت هذه العصور بإنتهاء الحكم الفرعوني القومي لمصر بعد عصر الأسرة الثلاثين عندما فتح الأسكندر المقدوني مصر إلى جانب غيرها من أقطار الشرق في آواخر القرن الرابع ق.م.

# مستقبلية العمارة في مصر " العصر اليوناني الروماني "

#### المكون الديني والسياسي ونظام الحكم:

على مدى ألف عام تقريباً كان للعصر اليوناني والروماني طابعه الخاص لتطور الحضارة المصرية من الناحية الدينية والإدارية ، وهذه الحقبة تعتبر فترة إنتقال كبرى من مصر الفرعونية إلى مصر الإسلامية وفيها تعرضت مصر لمؤثرات اجنبية مختلفة ، قبلت بعضها ورفضت بعضها الآخر .

ولكنها فى قبولها ورفضها لم تقتصر على القيام بدور سلبى ، فرفضت وأعطت بديلاً عما رفضت أو قبلت وتمثلت ثم اضافت من تراثها لما أخرجته فى هذه الحقبة من مظاهر الحضارة المختلفة ، وهنا يتضح لنا حيوية الشخصية المصرية وأصالتها مهما أختلفت الظروف .

#### عصر البطالمة:-

فعندما فتح الأسكندر الأكبر مصر عام ٣٣٢ ق.م. لم تدم الإمبراطورية المقدونية طويلاً بعد وفاة الأسكندر في عام ٣٠٥ ق.م. فقامت دولة البطالمة في مصر وكان ملكها بطليموس في عام ٣٠٥ ق.م.

وإستطاع البطالمة الأوائل بناء إمبراطورية واسعة والمحافظة على إستقلال مصر السياسي والإقتصادي بدعم حدودهما ، وبناء إمبراطورية بحرية في شرق البحر المتوسط تكفل السيطرة على الطرق البرية المؤدية إليها..

وقد أنشأ البطالمة الأوائل إدارة حكومية قوية فكانت إلى حد ما من تراث الماضى ، لكنها أصبحت في مجموعها إدارة إغريقية منظمة تنظيماً دقيقاً إلى أن تدهورت في أواخر عهد البطالمة ، وأصبحت إدارة فاسدة لا يهمها إلا إبتزاز الأموال ، وكان الملك على رأس السلطة المركزية ، ويعتبر صاحب مصر وسيد رعيته المطلق ، الذي تتركز في يديه كل السلطات وهو في الوقت نفسه ، الرئيس الديني للدولة بل ورب جميع رعيته وكبير القضاة والقائد الأعلى للحيش والأسطول ولأوامره سلطة القانون ، وكان المساعدون الرئيسيون للملك في إدارة مملكته من الأجانب ، فكان يختار أغلبهم من بطانته الذين كونوا بمضى الزمن بلاطاً ، يتألف من عدة طبقات يميزها عن بعضها ألقاب فخرية .

وبقدر ما سمحت ظروف العهد الجديد ، تفادى البطالمة تعديل نظام الإدارة والقضاه فاحتفظوا في الإدارة بالنظام الفرعوني الذي كان يقسم البلاد إلى مديريات وإن لم يحتفظوا بأسمائهم أو عددها ، ووضعوا على رأس المديرية موظفاً يدعى القائد للدلالة على إحتلال البلاد بسلطة عسكرية أجنبة...

#### عصر الرومان:

عندما إنتصر أغسطس على غريمه أنطونيوس – زوج كليوباترا – في موقعة أكتيوم عام ٣١ ق.م. لم يلبث أن دخل مصر عام ٣٠ ق.م. وضمها إلى الإمبراطورية الرومانية ، وأصبح لمصر مركز فريد في الإمبراطورية الرومانية وذلك لموقعها

الدكتور / مصطفى العبادي

المرجع : الموسوعة المصرية — تاريخ مصر القديمة وآثارها — العصر اليوناني والروماني — المجلد الأول — الجزء الثاني .

الاستراتيجي ووفرة مواردها التي كانت تسد حاجة الشعب الروماني من الحبوب وملء خزائن روما بالأموال ، ووضعت مصر تحت إشراف الأمبراطور مباشرة... وأقيم عليها حاكم عام من طبقة الفرسان ، وأعتمد الرومان في توطيد سلطانهم في مصر على القوة ، فأقاموا حاميات عسكرية في الأماكن الرئيسية ، تمكنهم من السطرة على كافة أنحاء البلاد ، ورأى الرومان في إخضاع الإسكندرية أكبر ضمان لإخضاع مصر وكان يعيش فيها أكبر مجموعتين من الأغريق واليهود فوضعوا بالقرب منها حامية كبيرة وطبقو على اليهود الأغريق مبدأهم المعروف ( فرق تسد ) وسرعان مادب الشقاق بين أغريق الأسكندرية ويهودها في عهد كاليجولا عام ٣٧-٤١ م، وراح ضحيته أعداد كبيرة من الأغريق واليهود .

ولم يترتب على دخول مصر الإمبراطوريية الرومانية تغيرات هامة فى إدارة البلاد ، لأن سياسة الرومان بوجه عام خلال فتوحاتهم فى الشرق إقتضت تجنب التدخل ما أمكن فى نظم البلاد التى تتمتع بإدارة منظمة ولذلك أتبع الرومان لمدة ثلاثة قرون تقريباً النظام الذى يرجع لعهد الفراعنة ، وأتبعه البطالمة..ومن المؤثرات الدينية والعقائدية للعصر الروماني على المصريين ، إن كان الرومان فى بادىء الأمر ينظرون إلى معتقدات المصريين الدينية نظرة إحتقار وإزدراء لكنهم لم يلبثوا أن اخذوا يتطلعون إلى تعرف أسرارهم ، فاستهوتهم تلك الأسرار وما يقترن بها من أساطير ولم يصرفهم ذلك عن عبادة المعتهم الأصلية التى أحضروها الى مصر كما أحضر الأغريق من قبل المة بلادهم ..

من المتغيرات التي حدثت في مصر في العصر اليوناني والروماني الناتجة عن العقيدة والسياسة ونظام الحكم :-

1- كانت العلاقات قوية بين مصر واليونان قبل فتح الأسكندر الأكبر وتأسيس مدينة الأسكندرية في شتاء ٣٣٦-٣٣٦ ق.م حيث أقامها عند موقع بلدة مصرية قديمة تسمى راقودة ، وأمتدت عمارتما على الشريط الساحلي المحصور بين البحر الأبيض المتوسط وبحيرة مربوط ، وكان يقع أمامها في البر جزيرة فاروس التي ورد ذكرها في الأدويسا .

أما بالنسبة لمدينة الأسكندرية — فقد كلف ببنائها المهندس دينوقراط الذى نظم شوارعها حسب نظرية بناء المدن اليونانية الشائعة في ذلك الوقت بحيث تتعامد الشوارع الطولية والعرضية كرقعة الشطرنج وكان طريق كانوب (أبي قير) أهم شوارع المدينة جميعها ، يمتد بطولها من الشرق (حيث باب الشمس) إلى الغرب قريباً من الميناء (حيث باب القمر) وقسمت المدينة إلى خمسة أحياء رئيسية — أطلقت عليها أسماء الحروف الخمسة الأولى من الأبجدية اليونانية وتمثل هذه الأحياء ، الحي الملكي ( السلسلة حالياً) ويمثل القسم الشرقي من الميناء أما القسم الغربي فيقع فيه منطقة تجارية عرفت بإسم المدينة الجديدة NEAPOLIS ووجدت بما عنون الغلال ويلى ذلك حرس الميناء ثم الهيتاستاديون الذي يصل إلى جزيرة فاروس حيث قامت عليها قرية مصرية وفي طرف الجزيرة الشرقي قام الفنار المشهور ( فاروس) أما مايلي هذه الأحياء جنوباً ، حي اليهود وكان بمثل الحي الرابع ( أو حرف دلتا ) والحي المصري في الغرب جنوب حي الميناء عند موقع قرية راقودة المصرية القديمة ...

ونظراً لأن الأسكندرية كانت مدينة يونانية فقد كانت لها شخصية مستقلة ومواطنه خاصة بها ومواطنون إسكندريون ، ولم يكن جميع السكان مواطنين بل كانت المواطنة ميزة خاصة منحت لفئة ممتازة من الأغريق وبنسبة أقل لبعض أبناء العناصر الأخرى أما المصريون فقد بقيت لهم صفتهم المصرية وأعتبروا رعايا الملك مباشرة ، وكذلك اليهود بقيت لهم صفتهم بإعتبارهم يهوداً ، وسمح لهم أن يكونوا جالية ذات طابع ديني خاص POLITEMA كما سمح لهم بحرية العبادة ، وكانت للأسكندرية صفتان من الناحية الإدارية في وقت

أولها أنما مدينة يونانية مستقلة POLIS والثانية كونما عاصمة مصر ..ولم يكن غريباً أن إزدهر العمران في الأسكندرية إزدهاراً غير مألوف وأصبحت واحدة من أبرز وأجمل مدن العالم وكان يحدد معالمها عدد من المعالم عدد من المباني والمنشأت الشهيرة: القصر الملكي ، وما أشتمل عليه من حدائق للنبات والحيوان ، الفنار إحدى عجائب العالم القديم ، والجمنازيوم ومسرح ديونيسوس الكبير ومسارح أخرى أقل حجماً وساحة للألعاب والمصارعة ، ومعابد للالهة المختلفة قامت على مر القرون مثل معبد ديونيسوس ومعبد إيزيس ومعبد القيصر كما وحد في الحي الملكي دار المجمع العلمي الموسوين والمكتبة ، وفي وسط المدينة وحد ضريح الأسكندر الأكبر الذي عرف بإسم " سيما " وفي الحي المصرى قام اشهر المعابد جميعاً وأكبرها السرابيوم ( معبد الآله سرابيس ) .

#### ١- الجمنازيوم :-

ومن سمات العصر اليوناني ظهور مباني جديدة لم توجد بمصر من قبل ثم إختفت بعد ظهور المسيحية في مصر ، مثال ذلك الجمنازيوم جمعها جمنازيا GYMNASIA وهي كانت في الأصل ملعباً رياضياً ومركزاً لتدريب الشبان وإعدادهم للقتال ، ثم أصبح مدرسة ثانوية ومنتدى يؤمه البالغون للتسامر وممارسة الألعاب الرياضية والإستماع إلى المحاضرات العامة والقراءة في مكتبته وتبعاً لذلك كانت الجمنازيا مراكز الحياة الإجتماعية عند الإغريق في كافة أنحاء العالم القديم ،وقد أصبح إثنان من جمنازيا أثينا مركزين علميين فقد كان إحداهما أكاديمية أفلاطون والآخر لوكيوم LYCEUM أرسطو وأنشأ إغريق مصر جمنازياً في مدنما الإغريقية وكذلك خارجها حيثما نزل منهم عدد كاف ، ونشأت حولها جمعيات تسمى ( جمعيات رجال الجمنازيوم ) وكذلك خارجها حيثما نزل منهم عدد كاف ، ونشأت حولها جمعيات تسمى ( جمعيات رجال الجمنازيوم ) وكذلك خارجها على جمنازياً عواصم المديريات ولما كانت الجمنازياً مراكز إشعاع للحضارة الوثنية، فإنه منذ الإعتراف بالمسيحية أخذت تختفي من الوجود في مصر ...

#### ٢- الحمامات العامة:

كان عهد البطالمة أو عهد مصر بالحمامات العامة ..ويبدو أنه منذ ذلك الوقت كان يوجد في مصر نوعان من الحمامات العامة ، أحدهما هو الحمامات التي كانت الحكومة تقيمها على نفقتها وتبيع بالمزاد العلني حق إستغلال كل منها، والنوع الآخر هو الحمامات التي كان الأفراد يقيمونها على نفقتهم ويدفعون عنها ضريبة مرتفعة للحكومة ، ولما كانت الحمامات العامة من اهم مظاهر الحياة الرومانية فإنه صحب خضوع مصر لحكم الرومان إنتشار إنشاء الحمامات العامة وكانت الحكومة المركزية هي التي تتولى الإنفاق على هذه الحمامات ، إلى أن أنشئت حكومات محلية في عواصم المديريات عند أواخر القرن الثاني الميلادي ومن أجل مواجهة نفقات الحمامات العامة كانت تفرض ضريبة نقدية كان مقدارها متفاوتاً من مكان لآخر .

#### ٣- الأديرة:

يوجد على أرض مصر بعض الأديرة التي تعتبر الأولى من نوعها في العالم أجمع ، والتي ترجع إلى العصر البيزنطى ولما كانت الحكمة من تأسيس هذه الأديرة طلب العزلة ، والفرار بعيداً عن إضطهاد الحكام ، والإبتعاد ما أمكن عن المجتمع الفاسد المليء بالآثام والشرور ، لذلك نرى معظم الأديرة القديمة مقامة في الماكن بعيدة نائية أما في أطراف الصعيد بعيداً عن أعين الحكام في الأسكندرية عاصمة البلاد عندئذ ، وأما

في حوف الصحراء الشرقية أو الغربية ، على أن قيام الدير بعيداً عن العمران وسط تلك المجاهل كان يعرضه لآخطار المغيرين سواء من رحال وقوات الحكومة البيزنطية أو من البدو الرحل ولذلك نجد أديرة ذلك العصر تتشابه في قوة تحصينها فكان يراعى أن يكون للدير سور محكم يحميه وفي هذا السور باب ضيق صغير يحنى الداخل فيه راسه ، ويسد هذا الباب من خارجه بحجرين عظيمين مثبتين بخوابير في السور ، ومعلق فوق السور عند الباب جرس يتدلى من خارج السور حبل إلى الأرض فإذا حضر وافد فإنه يشد الحبل ليدق الحرس وعندئذ يسمعه الرهبان ويفتحون له الباب إذا شاءوا وأتبع هذا النظام في أديرة وادى النطرون .

أما أديرة الصحراء الشرقية مثل دير الأنبا أنطونيوس ودير الأنبا بولا فإن سور الديركان مصمتاً ليست به اى فتحة ، وصنعت ساقية أو رافعة لرفع الأشياء والأشخاص التى يراد إدخالها إلى الدير فلادخال شخص كان يمر له حبل ملفوف على إسطوانة بأعلى السور ، فيمسك الشخص الحبل بكلتا يديه ، وتدار الإسطوانة فيرتفع الشخص إلى أعلى السور ، ومنه يدلى إلى داخل الدير ، ومازالت هذه الرافعة أو الساقية فى هذين الديرين حتى اليوم تستخدم فى رفع زكائب الغلال الواردة إلى الدير ، فى حين فتح باب فى السور فى العصور الحديثة ليدخل منه الزوار على ان هذا الإحتياط كان غير كاف ،إذ كثيراً مااستطاع رجال الحكومة البيزنطية إقتحام أسوار الأديرة والأعتداء على الرهبان العزل ، لذلك روعى فى بناء أديرة ذلك العصر أن يكون فى وسط الدير حصن منيع يلجأ اليه الرهبان إذا هاجهم عدو ، وكان هذا الحصن عبارة عن بناء أصم مرتفع ، يفتح بابه فى الطابق الثانى ، ويوجد ديرين من العصر البيزنطى فى الصحراء الشرقية ، أولهما دير القديس أنبا أنطونيوس ويقع فى جبال البحر الأحمر مقابل محافظة بنى سويف وثانيهما دير القديس أنبابولا ويقع جنوب الدير الأول ، وفى الصعيد بقى ديرات من العصر البيزنطى أولهما دير المحروق فى سفح الحبل الغربي بمحافظة أسيوط وثانيهما دير أنبا صموئيل أو دير القلمون .

### تكوين المجتمع المصرى في العصر اليوناني والروماني:

### (المكون الإجتماعي والعلاقات الإنسانية)

### أولاً: في العصر اليوناني:

إختلف العصر البطلمي في مصر عن غيره من العصور لأن الحكام في هذا العصر كانوا من العنصر المقدوني اليوناني ، وإعتمدوا في بناء دولتهم على إستيراد أعداد كبيرة من بني جلدتهم ، فكان المقدونيون والأغريق هم العنصر الغالب في الجيش والإدارة ، ثم جاء إلى مصر أعداد أخرى غفيرة من جنسيات مختلفة سعياً وراء العمل والرزق الوفير تحت سماء مصر ومن هذه الجنسيات التي نقابلها في مصر البطلمية اليهود والسوريون والفينيقيون والليبيون وجماعات من شعوب آسيا الصغرى وهذا هو الخليط العجيب الذي عاش جنباً إلى جنب مع الأغلبية الساحقة من المصريين – ويذكر جوزيقوس الذي عاش في بداية العصر الروماني أن عدد سكان مصر كان سبعة ملايين ونصف عدد سكان الأسكندرية .

لم يتوسع البطالمة في إنشاء المدن اليونانية المستقلة في مصر ، ولم يكن في ذلك غرابة منذ أخذوا بمبدأ حكم مصر حكماً مطلقاً مما قد يتعارض مع وجود المدن المستقلة بكثرة ، وكان للمدينة اليونانية قانونحا ومحاكمها الخاصة بها ، وتثبت وثائق القرن الثالث ق.م. إن مدينة الأسكندرية تمتعت بمثل هذا القانون وتلك المحاكم ، ولابد أن المدن الآخرى كان لها نظامها القضائي أيضاً ، خاصة وأننا نعرف من العصر الروماني أنه لم يسمح لمواطني نقراطيس وبرينوتيوم بالزواج من المصريين ولكن يجب ألا نظن أن هذه المدن كانت حرة في سن قوانينها وتنظيم قضائها كما يتراءى لها ، بل كانت هذه القوانين والنظم تصدر عن الملك شخصياً وتملى على المدن إملاء دون أن يكون لها أي إختيار .

ومما تمتعت به هذه المدن أيضاً أن كل مدينة اقطعت بواسطة الملوك مساحة من الأرض ألحقت بما ويتمتع المواطنون بحق إمتلاكها وكانت هذه الأرض أهم مصدر لميزانية المدينة...

هذه أهم مظاهر الحياة المدنية في عصر البطالمة ، ورغم سلطان الملوك القوى والقيود الكثيرة التي فرضت على المدن بحيث جعلت فكرة المدينة اليونانية ظاهرية فقط لامعنى لها في الواقع ، كان مواطنوا هذه المدن شديدى الإعتزاز بالإنتماء إليها ، وكانوا يعتبرون ذلك شرفاً يفوق منزلة سائر أهالي مصر الذين كانوا رعايا مبشرين للملك ، ومامن شك أن مدينة الأسكندرية كانت أهم هذه المدن جميعاً وذلك للظروف التي جعلت منها عاصمة الدولة وأكبر مركز تجارى وصناعى في العالم ، وزاد من أهميتها ومجدها وجود المكتبة والموسيون بحا وقد أهتم الملوك بالأسكندرية ، وأسبغوا على مواطنيها الكثير من الإمتيازات حتى أصبحوا في وقع الأمر أرقى وأغنى طبقة بين سكان مصر جميعاً .

### ثانياً: في العصر الروماني:

كانت مصر تقارب الثمانية ملايين نسمة ، أما من حيث تكوين هذه الملايين الثمانية ، فهى لم تختلف عن تكوينها في عصر الأسرة البطلمية ، فلا زالوا من المصريين وأقليات متفاوتة من الأغريق واليهود وجماعات مختلفة من السوريين والفنيقيين والليبين وغيرهم ولكن أهم تغير طرأ على المجتمع المصرى هو وجود عنصر الرومان اللذين جاءوا مع الحكم الجديد وكثيراً منهم أستقر في مصر وكون جالية رومانية وجدت في مناطق مختلفة في مصر...

ومن وجهة النظر القانونية الرومانية قسم سكان مصر إلى قسمين أساسيين رومان ومصريين ، ثم أعتبر الأسكندريون طبقة ممتازة من المصريين أحيطت بكثير من الإمتيازات الخاصة — ومن ثم أصبح لفظ المصريين يطلق إصطلاحاً على جميع سكان مصر عدا الأسكندريين ، من أغريق ويهود ومصريين وغيرهم ومقياس هذا التقسيم هو ضريبة الرأس التي فرضت على المصريين ولهذا فهي لاتقع على المواطنين الرومان في مصر أما الأسكندريون فقد (أعفوا) منه ، أما سائر السكان فكانوا يدفعون ضريبة الرأس ..وكانت الجالية اليونانية والتي تمتعت بأكبر قدر من الإمتيازات من حيث تكوينها ، نجدها أساساً من الموظفين الرومان الذين عضروا إلى مصر من أجل عقد صفقات تجارية في الأسكندرية ، ومن رجال الأعمال الرومان الذين حضروا إلى مصر من أجل عقد صفقات تجارية في الأسكندرية ، ومن جنود الحامية الرومانية وكانت الحامية الرومانية أهم مصدر لإحضار الأجانب إلى مصر ، ذلك أنها كانت تضم أصلاً أفراداً من جميع أنهاء الإمبراطورية في أعداد كبيرة وعند تسريحهم كانوا يمنحون الجنسية الرومانية ، وكثيراً مآثروا البقاء في مصر بعد ذلك لأسباب مختلفة .

ولقد كانت فترة الجندية في الجيش الروماني تمتد إلى خمسة وعشرين عاماً ، وهي سنوات شباب ونضج الإنسان ، لذلك كان الإتصال بالأهالي في مختلف وجوه الحياة إجتماعياً وإقتصادياً رغم مخالفة ذلك لقوانين الجيش الروماني ، فقد كان محظوراً على الجندي أن يتزوج طوال مدة حدمته العسكرية مما نتج عنه علاقات حاصة مع النساء من أهل البلد وخاصة في الأسكندرية وإنجاب أطفالاً غير شرعيين ، وكان من المستحيل أن تقف السلطات الرومانية في مصر من هذه الحالات موقفاً متزمتاً ، وإنما أغمضت أعينها عما كان جارياً ، وعند تسريح الجنود كان يعترف بزواجهم الذي تم بصورة غير قانونية أثناء الخدمة وكان الجنود وزوجاقم وأبنائهم يمنحون المواطنة الرومانية ...

ونظراً لإرتباط الجنود بالبيئة المصرية إجتماعياً عن طريق الزواج إقتصادياً عن طريق ملكية الأرض والمعاملات المالية الأخرى ، لم يغادر أفراد الجيش الروماني مصر بعد أن قضوا مدة خمسة وعشرين عاماً تحت إسم الخدمة العسكرية .

وأستقروا بالبلاد نهائياً وأصبحوا الأساس الذي تكونت منه الجالية الرومانية في مصر وانضم إليهم أبناء الطبقات الممتازة في مصر الذين سمح لهم بالخدمة العسكرية في الجيش الروماني ، وأكتسبوا الجنسية الرومانية عن هذا الطريق وكذلك عدد من طبقة الأسكندرين الأرستقراطية الذين أستطاعوا الحصول على المواطنة الرومانية ، وكان هؤلاء المواطنون الرومان المختلفي الأصل هم الذين يمثلون الطبقة العليا في مجتمع مصر الرومانية .

# ( العصر اليوناني والروماني ) المكون التكنولوجي في الصناعة والبناء

ظهر في العصر اليوناني والروماني عدة صناعات أهمها :

صناعة البردى وصناعة النسيج وصناعة الزجاج وصناعة التماثيل.

### صناعة البردى : -

ولقد كانت صناعة الورق من نبات البردى من الصناعات الهامة التي نشأت بمصر منذ العصور الفرعونية وإستمرت عبر الأجيال ، وكان نبات البردى ينمو بكثرة على شواطىء الترع والمستنقعات ..وتعتبر مصر المصدر الوحيد في العالم القديم لصناعة الورق من نبات البردى وكان هناك ثلاثة أنواع منها :

- \* نوع تنتجه مصانع الحكومة
- \* نوع تنتجه مصانع المعابد
  - \* نوع ينتجه الأفراد

وقد أقام الملوك البطالمة نظاماً إحتكارياً لإنتاج البردى وتوزيعه داخل البلاد كما خضع تصديره لسيطرة الدولة وكانت الأسكندرية أهم مراكز صناعته لقربها من مستنقعات الدلتا حيث ينمو بكثرة .

## صناعة النسيج : -

صناعة النسيج كانت أكثر الصناعات إنتشاراً فى مصر ، وكانت الأسكندرية تنتج مالايقل عن أربعة عشر نوعاً من المنسوجات ، ويحدثنا المؤرح بلينى عن تقدم هذه الصناعة ، وأن الأسكندرية إشتهرت بنوع من التيل المزين بالرسوم وكان يصنع بنسج عدد من الخيوط معاً ، ولم تكون هذه الصناعة مركزة فى الأسكندرية وحدها بل فى مراكز أحرى بمصر .

### صناعة الزجاج: -

وهى من الصناعات التى إزدهرت فى العصر اليونانى والرومانى صناعة الزجاج وإن كان قد عرف من قبل ذلك بزمن بعيد فقد عرفه المصريون منذ عصر ماقبل الأسرات حوالى عام ٢٠٠٠ ق.م. ولقد تطورت صناعة الزجاج وإزدهرت بعد إنشاء الإسكندرية وأصبحت هذه المدينة من أهم مراكز صناعته ، وظهرت أنواع جديدة منها : زجاج الفسيفساء Mosaic Glass وقد أطلق عليه هذا الأسم لأنه عبارة عن قطع صغيرة من الزجاج مكونة من ألوان وأشكال مختلفة ، كما ظهر نوع آخر يطلق عليه إسم الألف زهرة ولم تعرف طريقة صنع الزجاج بالنفخ إلا فى أوائل العصر الرومانى ، وأحدثت هذه الطريقة إنقلاباً كبيراً فى صناعته ومضاعفة الإنتاج ، فأصبح من السهل تشكيل الأوانى وكذلك صناعة الحلى من الذهب والفضة والأطباق المعدنية ذات النقوش البارزة كتلك التى وجدت بطوخ القراموص (بالمتحف المصرى) ويرجع تاريخها إلى عصر بطليموس الثانى ، ومثال آخر المجموعة التى وجدت بميت رهينة من القرن الثالث ق.م. ( بمتحف بلزيوس هيلدزهيم — بألمانيا ) وأدوات الزينة كدبابيس الشعر وغيرها كتلك التى وجدت بقليوب في القرن الثانى ق.م.

### صناعة التماثيل: -

كذلك إنتشرت صناعة التماثيل من القيشاني التي تناسب الذوق الإغريقي كتماثيل ملكات البطالمة التي وحدت بحصر وبرقة وقبرص وجنوب إيطاليا..وإلى جانب هذه الصناعات الكبرى وجدت صناعات أخرى ذات أهمية بحارية كصناعة التوابل والعطور التي كانت تجلب من بلاد الشرق ..من الهند وبلاد فارس وجنوب الجزيرة العربية وأفريقيا الشرقية ، وكانت هذه المواد تصنع في مصر ثم تصدر .

ومن العصر اليوناني الروماني يتضح لنا أنهم كانوا يعتمدون على الحجر الجيرى والجرانيت والرخام ، وهذا يظهر لنا واضحاً في إحدى المقابر بمنطقة مصطفى كامل من العصر البطلمي وكذلك مقبرة أخرى على شكل درج يعلوها شاهد قبر من الحجر الجيرى بمقابر الشاطبي ، ومن مقابر العصر الروماني مقبرة كوم الشقافة وهي فريدة في نوعها من حيث التصميم والنقوش التي تمثل الفن المصرى بالفن اليوناني الروماني ، كذلك يظهر لنا إستعمال الحجر الجيرى والرخام والجرانيت في بناء منارة الأسكندرية إحدى عجائب العالم القديم السبع .

شيدت في عهد بطليموس عام ٢٤٦-٢٤٦ ق.م، أقامها المهندس سوستراتوس بن دكيسافون من كيندوس بمدخل البناء الكبير ( الميناء الشرقى الآن ) في الجزء الجنوبي الشرقى لجزية فاروس ، وقدر إرتفاعها بحوالي ١٢٠ متراً ويحتوى على عدد كبير من الحجرات وكانت مكونة من أربعة طوابق الأول مربع الشكل إرتفاعه حوالي ٢٠ متراً ويحتوى على عدد كبير من الحجرات أستخدمت كمخازن للآلات ومسكن للعاملين والثاني مثمن الشكل إرتفاعه حوالي ثلاثين متراً ، والثالث مستدير وطوله حوالي مرا متراً يعلوه مصباح تغطية قبة ترتكز على ثمانية أعمدة إرتفاعها حوالي ثمانية أمتار ، ويعلو القبة تمثال ضخم من البرونز إرتفاعه حوالي ٧ امتار يرجح أنه لآله البحار بوسيدون وبقيت المنارة تؤدى وظيفتها في إرشاد السفن حتى بعد فتح عمرو بن العاص لمصر عام ٢٤٢/٦٤٦ م ، وتوالت عليها بعد ذلك الكوارث آخرها في القرن الرابع عشر عندما تحدمت عن أخرها أثر زلزال عنيف ، وتبعثرت الأحجار المختلفة عنها في الجزيزة فأستخدمها السلطان عام ١٤٨٠ م في إقامة حصن مازال باقياً حتى الآن ويطلق عليه إسم قلعة قايتباى وكلمة منارة العربية دخلت قايتباى عام ١٤٨٠ م في إقامة حصن مازال باقياً حتى الآن ويطلق عليه إسم قلعة قايتباى وكلمة منارة العربية دالله الموروبية Minaret والمواقع أن عدداً كبيراً من المآذن في بلاد العالم العربي تأثرت في عمارتها بالمنار القديم .

# المكون الإقتصادى ومصادر الإنتاج في العصر اليوناني والروماني

كانت سياسة البطالمة الإقتصادية يوجهها عاملان:

الأول : هو العمل على بناء دولة قوية إقتصادية تحت حكمهم الملكي المطلق .

الثانى : هو إقامة عدد كبير من الإغريق الذين حضروا إلى مصر وكانوا العنصر الأساسى في بناء جيشهم وإدارتهم للبلاد .

وكانت موارد الدولة الإقتصادية تعتمد على الأرض والصناعة ونتج عن هذا نظام توزيع الأرض وإحتكار الدولة الكامل لصناعتا الزيت والملح وفرض حماية إنتاجها من ورق البردى رغم سماح الدولة بالإنتاج الحر..

### نظام الأرض: -

قسمت أرض مصر في عصر البطالمة إلى قسمين أساسين هما أرض الملك وأرض موهوبة أو عطاء وتندرج تحت القسم الأخير أنواع مختلفة مثل أرض المعابد والأقطاعات العسكرية...



## -: أرض الملك -- أرض

ملكية الدولة للأرض ممثلة في شخص الملك ولهذا كانت أرض الملك تحتل الرقعة الكبرى من الأرض الزراعية في مصر ، وقد تكون أصلاً من املاك القصر الملكي في العصر الفرعوني التي آلت إلى الملك البطلمي ، وكذلك من أراضي الأمراء السابقين ويضاف إلى ملكية الملك جميع الأراضي التي هجرها أصحابها أو سقطت عنها الملكية لأى سبب من الأسباب ، وكان يدير هذه الأرض موظفوا الملك نيابة عنه ويقوم بزراعتها طبقة ضخمة من المزارعين يطلق عليهم إسم ( فلاحو أو مزارعو الملك ) ، وفي بعض الأحيان كانت أرض الملك تؤجر لهؤلاء المزارعين نظير إيجار عيني يؤخذ من محصول الأرض ، وذلك بموجب عقد يعقد لمدة محددة بين المزارع وممثل الملك من الموظفين ونظراً لأن الشروط التي تضمنتها هذه العقود كانت مجحفة بالمزارعين ، فكثيراً ماعجزوا عن تنفيذ شروط العقد ولجأوا إلى الفرار من الأرض وأحياناً أتخذ هروبهم شكل الإلتجاء إلى المعابد بأن يهب الفرد نفسه لخدمة الآله ، وفي هذه الحالة لاتستطيع سلطة الدولة أن تناله بسوء إحتراماً لحق المعابد في الحماية .

### (٢- أ) أرض المعابد:

كان للمعابد قديماً كما أصبح للكنائس والمساجد فيما بعد ، أملاك خاصة وكانت المعابد المصرية الكبرى واسعة الثراء نتيجة لما تجمع لها من هبات الملوك وأوقاف الأفراد على مر القرون ، وقد لاحظ كليومينيس وزير مالية الأسكندر في مصر ضخامة أملاك المعابد في مصر وحاول أن يضعف من مركزها الحالي وماكان البطالمة ليتركوا صيداً ثميناً مثل هذا دون الإفادة منه ، وقد لجأ سلب الكهنة سلطة السيطرة على أملاك المعابد ووضعوا هذه الأملاك تحت إشراف الدولة المباشر ، وفي عام ٢٦٤ ق.م. قرر الملك بطليموس الثاني أن تحول حصيلة هذه الضريبة إلى حساب عبادة زوجته الملكة أرسنوى فيلادلفوس ومنذ هذا التاريخ إنتقلت حصيلة هذه الضريبة من أيدى الكهنة الى خزينة الدولة ,أثبتت وثائق البردى أن بعض ايرادات الدولة من هذه الضريبة كان ينفق بواسطة الدولة في أغراضها الخاصة وليس للأغراض الدينية ، ورغم كل هذا — فإن هبات الملوك السنوية كانت سخية عادة ، كما أن المعابد وبعض الكهنة تمتعوا بإعفاءات كالهذه من الضرائب تثقل كاهل المصريين .

### (٢- ب) إقطاعات الموظفين:

جأ البطالمة في معاملة رجال الحكومة من الناحية المالية إلى عادة إقطاعهم مساحات من الأرض بدلاً من منحهم مرتبات نقدية منتظمة وكان لهذه السياسة فائدة مزدوجة ، فهى من ناحية توفر للدولة قدراً كبيراً من العملة الفضية ، ومن ناحية أخرى كانت وسيلة ناجحة في زيادة رقعة الأرض المزروعة في مصر لأن هذه الإقطاعات كانتتكون عادة من أرض بور في حاجة الى استصلاح على هذا الاساس كان كبار الحاشية والادارة يمنحون قطعا كبيرة من الارض تسمى DOREA هذة الاقطاعات كانت منحة من الملك للموظف ليستغلها فقط مادام في خدمة الملك ، اى أن الموظف لا يصبح بحال مالكاً لإقطاعه ، فللملك حق إستردادها متى شاء ، ويبدو أن نظام الإقطاعات هذا كان إحدى وسائل البطالمة الهامة في خطة إصلاح الأراضي وزيادة رقعة الأرض المنزعة في مصر .

### (٢- ج) الإقطاعات العسكرية:

إتبع البطالمة سياسة الإقطاعات أيضاً في مكافأتهم للأعداد العفيرة من الإغريق والأجانب الذين خدموا في الجيش البطلمي ، هذه الإقطاعات العسكرية كانت عادة أصغر من اله KLEROS وكان يطلق عليها إسم كليروس KLEROS وكذلك إختلفت مساحات هذه الإقطاعات العسكرية حسب مراتب الجنود والضباط ، وفي القرن الثاني ق.م. ظهر إصطلاحاً جديداً وهو لفظ المستوطنين وهم ليسوا بطبقة جديدة ولكن منذ نهاية القرن الثالث ق.م. بدأ البطالمة في إستخدام المصريين بأعداد كبيرة في جيوشهم ، وعومل هؤلاء الجنود المصريين معاملة شبيهة بالجنود الإغريق ، فمنحوا إقطاعات KLEROI وهي اصغر من الهولاء الجنود المصريين معاملة شبيهة بالجنود الإقطاعات الصغيرة من المصريين الأولى عموماً شاركت ATOIKOI وهذه الإقطاعات العسكرية عموماً شاركت على قرنائهم من الإغريق لفظ المستوطنين الأولى : أنها من أرض بور وعلى صاحبها القيام بمهمة إصلاحها ، والثانية : أنها منحة من الملك للجندى مدى الحياة ، ويجوز للملك إستردادها متى شاء لسبب أو لآخر ، مثل وفاة الجندى الذى في حوزته الأرض أو العجز عن دفع الضرائب المستحقة ، ومع ذلك فقد تحولت الإقطاعات العسكرية بمرور الزمن إلى ملكية خاصة في نهاية القرن الثاني ق.م.

## ( ۲- د ) أرض الملكية الشخصية :

الأرجح أن الملكية الشخصية كانت موجودة عندما حضر البطالمة إلى مصر وإستمرت ونمت تحت حكمهم ، ومن العوامل التي ساعدت على نموها :-

- \* تحول الإقطاعات العسكرية إلى ملكية شخصية كما بينا سابقاً ، رغم أن سياسة الدولة لم تحدف إلى ذلك اصلاً
- \* إعفاء زراع الكروم والفاكهة في الأرض البور من الضرائب في الخمس سنوات الأولى ، ثم ضرائب مخفضة لمدة الثلاث سنوات التالية وبعد ذلك تحصل الضرائب كاملة .

ولقد إمتاز أهل الأسكندرية بتمتعهم بثلاث سنوات زيادة على غيرهم من سائر السكان لأنها كانت أكبر مركز للصناعة والتجارة ونتيجة لمثل هذه المشروعات التشجيعية وكذلك بسبب تحول الإقطاعات العسكرية بالتدريج إلى ملكية خاصة ، زادت أرض الملكية الخاصة في مصر كثيراً في نهاية القرن الثاني ق. م.

### · ٢ - ه ) أرض المدن :

تقضى تقاليد المدن اليونانية أن كل مدينة يجب أن يتبعها أيضاً مساحة من الأرض الزراعية ولدينا ما يثبت أن المدن اليونانية في مصر تمتعت بمثل هذا النظام ، فكان لمدينة بطلمية التي أنشأها بطليموس الأول في صعيد مصر أرض خاصة أما في حالة الأسكندرية فسميت أرض الاسكندريين، ويبدو أن الأسكندر الأكبر منح الأسكندرية هذه الارض وأرض المدن كانت ملكيات خاصة في أيدى الأفراد من مواطني المدن.

#### " العصر البيزنطي "

#### ( ١٤٠ - ١٨٤ )

### المكون الديني وسياسة الحكم:

جاء الإمبراطور دقلديانوس ( ٢٨٤ -٣٠٥ م) بعدما إنتهت الحروب الأهلية الإمبراطورية الرومانية منفصمة الأوصال ، وهوجندى في الجيش الروماني من اصل متواضع وكان ذا شخصية قوية ذا مواهب فذة في الإدارة والحكم ، ويعتبر المؤرخون المحدثون عصر دقلديانوس هو نقطة التحول في التاريخ القديم من عصر الإمبراطورية الرومانية إلى العصر البيزنطي .

ومن أهم إصلاحاته التي تأثرت بها مصر أنه فصل بين السلطتين المدنية والعسكرية في الولايات : وقسم الولايات الكبرى إلى صغرى مما خفف عن كاهل الإدارة المركزية فأنقسمت مصر إلى ثلالث ولايات : ولاية مصر الجويتيرية وتشمل غرب الدلتا بما فيها الأسكندرية وكانت الولاية الأولى في مصر وولاية مصر الهرقلية وتشمل شرق الدلتا ومصر الوسطى ثم ولاية طيبة وتشمل الصعيد جنوبي أسيوط أما الصحراء الغربية فقد اصبحت ولاية مستقلة أطلق عليها إسم ليبيا .

أما في مجال الإقتصاد فقد منع تدهور العملة وأصلح نظام الضرائب وكان عليه أن يؤمن حدود مصر من الخارج ومن الداخل وإعادة بناء الإمبراطورية على أساس متجانس يبعد عنها الإختلافات والإنقسامات ، حتى ولو كانت إختلاف في الرأى أو العقيدة ، هي القضاء على الحركة المسيحية النامية في ذلك الوقت ، فبالرغم أن المسيحية أساساً دعوة دينية مجردة بعيدة عن السياسة إلا أنما بدعوتما إلى نبذ الآلهه القديمة جميعاً كانت قدم ركناً أساسياً من أركان البناء الذي تقوم عليه الإمبراطورية حيث أن رفض العبادات القديمة معناه رفض قدسية شخصية الإمبراطور ولذلك وضع مبدأ ديني جديد هو زيادة قدسية الإمبراطور ومع ذلك لم يسارع بإضطهاد أو يتعرض للمسيحين بأذى حتى عام ٢٩٨ م قام بمحاولة محدودة لتطهير الإدارة والجيش من المسيحية ، بينما كان يستعد لحرب الفرس ، ولكنه في سنة ٣٠٣ م يأس من الوسائل السلمية في حل مشكلة الإنقسام الديني فبدأ أقسى إضطهاد عرفه المسيحيون فصدرت الأوامر الإمبراطورية تقضى بجمع جميع نسخ الكتاب المقدس لحرقها وتدمير الكنائس ومنع المسيحين من الإجتماع والعبادة وقد نفذت هذه الأوامر بقسوة لمدة عشرة سنوات أي ثماني سنوات بعد إعتزال دقلديانوس الحكم نظراً لأن حاكم مصر في ذلك الوقت كان من الحزب المتطرف في مقاومته وكراهيته للمسيحين وراح ضحيته الإضهاد ألوف كثيرة من شتى الطبقات .

وإستمر إضطهاد المسيحين على ايدى الأباطرة الرومان بعد دقلديانوس حتى عام ٣٢٣ نجح قسطنطين في تولى الحكم وأصبح أول إمبراطور مسيحى للإمبراطورية الرومانية ، وكان أول عمل قام به هو الإعتراف الرسمى بالمسيحية ، ومنذ ذلك الوقت بدأ المسيحين يعملون في حرية وإطمئنان وتولى أثناسيوس ثم من بعده الأسقف كيرلس وكان يغلب عليه طابع التطرف وإضطهاده لليهود وللفلسفة والفكر بإعتبارها مركزاً للفكر الوثني حتى أنه قتل الفيلسوفة المشهورة هيباثيا في الأسكندرية ونشأ الصراع المذهبي في عصر

كيرلس بين القسطنطينية والأسكندرية الذي أنتهى بفصل الكنيسة المصرية عن الكنيسة الرومانية الشرقية نحائياً.. وبقى كيرلس متمتعاً بمكانة عالية حتى نحاية ٤٤٤ م.

### نهاية مصر البيزنطية وفتح العرب لمصر:

بعد عودة الخلاف المذهبي في مصر إلى سابق عهده ، أعلن هرقل شعار الثورة ضد الإمبراطور ولكن حدث في ذلك الوقت أن هددت الدولة الفارسية حدود الإمبراطورية الشرقية فاستولت على مصر وسوريا وفلسطين ولم يدم ذلك سوى عشرة أعوام تمكن بعدها هرقل من إعادة هذه الولايات إلى الإمبراطورية وعين هرقل أسقف الأسكندرية الملكاني قورش المعروف بإسم المقوقس ليكون حاكماً لمصر وكان المقوقس معروفاً بقسوته مما زاد كراهية المصريين له ونفورهم من الحكم الروماني إلى ان ظهرت دولة شرقية جديدة هي الدولة العربية خرجت من قلب الجزيرة العربية تحمل معها ديناً جديداً هو الإسلام وبعد أن أستقرت هذه الدولة في الجزيرة العربية أخذت تتطلع خارج حدودها فوجدت الإمبراطورية الفارسية في الشرق والإمبراطورية الرومانية أو البيزنطية في الغرب وعند أول محاولة لبسط الدولة العربية الجديدة نفوذها في الخارج إنمارت الإمبراطوريتان معاً ، وكان سقوط مصر في يد العرب على يد عمرو بن العاص سنة ٢٤٠ م.

## المكون التكنولوجي في الصناعة والبناء:

إستمرت الأسكندرية كأكبر مركز للصناعة والتجارة في مصر ، ولكن لسوء الأحوال وإضطراب البلاد وتوالى الإضطهادات أثر في قدرة البلاد الإنتاجية وفي نوع الإنتاج أيضاً ، فصناعة الزجاج مثلاً إستمرت في الأسكندرية ولكن ماعثر عليه في الحفائر الحديثة في الفيوم يدل على تأخر المستوى عما عرف من الزجاج المصرى من قبل ويؤيد ذلك ندرة ماعثر على الزجاج المصرى في الخارج وذلك لصرف الأسواق الأجنبية عنه ، وكذلك صناعة البردى كانت في تأخر مما جعل رواج صناعة الكتب وورق الجلد الذي يسجل عليه الأدب والفكر المسيحى الجديد ، أما صناعة نسج الكتان فقد وجدت في هذا العصر ويذكر دقلديانوس في قائمة أسعار كتان الأسكندرية على أنه ضمن أفضل شمس أنواع من الكتان في الإمبراطورية بأسرها ، كذلك صناعة العطور والتوابل لم تتوقف ، تلاحظ من هذا أنه رغم سوء الأحوال العامة في مصر في العصر البيزيطي حين تقاس بالعصر الروماني الأول ، فإن الصناعات الأساسية إستمرت في مصر وإن كانت قد تأخرت في مستواها عن ذي قبل ..وكان للتجارة الخارجية نشاط في مجال التجارة العالمية ويكفي أن تعرف أن فيرموس الذي تمكن من دخله من تجارة البردي والصمغ العربي ، في أسوأ فترات الإمبراطورية الرومانية في القرن الثالث الذي تمكن من دخله من تجارة البردي والصمغ العربي ، في أسوأ فترات الإمبراطورية الرومانية في القرن الثالث عنه وهو أن الخط بين الأسكندرية والقسطنطينية أصبح أهمها بدلاً من خط روما والسبب في ذلك هو تحويل القمح المصرى من روما إلى القسطنطينية .

أما عن موقف الدولة من هذه التجارة ، فيبدو أنها كانت حرة فى أيدى الأفراد بإستثناء الجزية التى كان على مصر إرسالها إلى روما أولاً والقسطنطينية بعد ذلك ، وكان للكنيسة نشاط فى مجال التجارة الخارجية ، فكما كان للكنيسة أملاك فى الأرض شملت كثير من القرى ، فقد عملت الكنيسة على إستغلال أموالها فى التجارة الخارجية التى كانت مصدر ربح وفير وخاصة فى عصر القديس يوحنا الذى تولى أمر

الكنيسة في مطلع القرن السابع الذي جعل الكنيسة تمتلك أسطولاً تجارياً في البحر الأبيض المتوسط، وقد إستخدم هذا الإسطول في إستيراد القمح من صقلية في أثناء مجاعة نزلت بالبلاد، وفي مناسبة أخرى أرسل إمدادت كثيرة إلى بيت المقدس حين هاجمها الفرس.

#### الحياة الثقافية:

كان لسيادة الدين المسيحى الجديد وإتخاذه ديناً رسمياً للدولة تاثيره الكبير على الحياة الثقافية في العصر البيزنطى ، فمنذ القرن الرابع الميلادى وإعلان الإمبراطور قسطنطين المسيحية الدين الرسمى للإمبراطورية وجدنا المسيحية تشغل الناس وتسيطر على النشاط الفكرى والثقافي في الإمبراطورية فمنذ كانت الإسكندرية إحدى المراكز الهامة للدين الجديد في مصر والإمبراطورية بأسرها. فحينما وقع الإنقسام بين المسيحين إلى مذاهب وفرق في القرن الرابع وجدنا إنتاج كل مذهب يؤلفون ويكتبون ومن أشهر هذه الإنقسامات ماحدث بين إيوس وإثناسيوس أربوس ينتمى إلى مدرسة أنطاكية المسيحية المشبعة أساساً بالفلسفة الأفلاطونية والتي جاءت نظرته الفلسفية ووعى إلى الفصل بين الآله الأب والمسيح الأبن بناء على الوهية الأب وإنسانية الأبن ، أما إثناسيوس فكان عدو إربوس وأهم كتاباته نشأة الرهبانة المسيحية ، ولقد نشأت اللغة القبطية في مصر في الوقت الذي ذاعت فيه المسيحية وانتشرت بدلاً من اللغة اليونانية في الكنائس ، وكانت الحياة الثقافية في مصر تتمثل في مدارس الأسكندرية وجامعاتها فقد إستمرت المدرسة الوثنية نما جعل الكنيسة تنشيء في المدينة مدرسة مسيحية تقاوم الوثنية ، وإزداد العنصر المصرى في الدوائر العلمية في الأسكندرية ولم يعد قاصراً على مدرسة مسيحية تقاوم الوثنية ، وإزداد العنصر المصرى في الدوائر العلمية في الأسكندرية ولم يعد قاصراً على مدرسة مسيحية تقاوم الوثنية ، وإزداد العنصر المصرى في الدوائر العلمية في الأسكندرية ولم يعد قاصراً على مدرسة مسيحية تقاوم الوثنية ، وإزداد العنصر المصرى في الدوائر العلمية في الأسكندرية ولم يعد قاصراً على

واكتسبت جامعة الأسكندرية شهرة علمية عظيمة وكانت تسندها مكتبتها الكبيرة حتى نهاية القرن الرابع حين اشهر أسقف الأسكندرية ثيونيوس أكبر حركة إضطهاد تعرض لها الوثنيون ، من أجل القضاء عليهم نهائياً وكان من أكبر أهدافه القضاء على مدرسة الأسكندرية الوثنية مما جعل هذه الحركة أكبر كارثة حلت بمكتبة الأسكندرية وإن كان قد نجا بعض من الكتب واستمرت الإسكندرية مركز للمعرفة والتعليم حتى القرنين الخامس والسادس حتى الفتح العربي ، وليس هناك مايدل على أن العرب قاموا بحرقها بعد الفتح بل من الثابت أن العرب سمحوا بإستمرار التعليم القديم في الإسكندرية إذ حضر يعقوب من إيديسيا إلى الأسكندرية في سنة ٦٨٠ م ليتم تعليمه بها .

### عمارة العصر القبطى الدينية

إعتمد تخطيط الكنيسة المصرية على ثلاث أنواع رئيسية من التخطيط هى التخطيط البازيليكى والتخطيط البيزنطى والتخطيط القبطى، وكل طراز له مميزاته الخاصة إلا أن هناك مميزات عامة تجمع تلك الطرز.

ونجد الكنائس المصرية قد جمعت في معظم الأحيان بين طرازين أو ثلالث ويعتبر الطراز البازيليكي أقدم الطرز المعمارية الثلاثة في تخطيط الكنيسة المسيحية وهو طراز إنتشر إلى حد كبير في سائر أرجاء العالم، ويرجع مصدر الطراز البازيليكي إلى عدة أصول فمن الباحثين الأجانب من ينسبه إلى أصول العمائر الرومانية القديمة التي كان يمثلها أساساً ساحة العدل عند الرومان حيث كانت تعقد فيها المحكمة الرومانية بالإضافة إلى اعتبارها مكاناً لإنجاز الأعمال التجارية ، ولقد كان هذا البناء يتألف من شكل مستطيل مقسم إلى أروقة ثلاثة أوسعها الأوسط ويسمى الرواق الكبير وفي نهايته يوجد حنيه وكان يقع من الناحية الشرقية ويواجهه المدخل الرئيسي في الناحية الشرقية ، ويحيط الرواق الأوسط من الجانبين صفين من البواكي والرواق الأوسط كان أكثرهم إرتفاعاً ، وهناك رأى آخر يرجع مصدر التخطيط البازيليكي إلى العصر الفرعوني كما في قاعة الأعمدة الضخمة في المعبد المصرى القديم للدولة الحديثة ويؤكد ذلك تحويل بعض المعابد الوثنية المصرية إلى كنائس مسيحية غداة إعلان الدين المسيحي ديناً رسمياً لمصر في نهاية القرن الرابع الميلادي .

ولقد أضافت الكنيسة المصرية بعض العناصر المعمارية إلى جوهر التخطيط سواء المصرى القديم أو البازيليكي وهذا مانجده واضحاً في كنائس مصر في الوجه القبلي أو الوجه البحرى أو في كنائس القاهرة ، أما التخطيط البيزنطي فقد إنتشر إنتشاراً كبيراً في العالم المسيحي وقد إعتبره أبناء الشرق الأدني البناء المفضل الذي يناسب البناء المقدس للكنيسة المسيحية..ونلاحظ أن التخطيط البيزنطي مربع الشكل في حين أنه في البازيليكي مستطيل الشكل ، كما تمتاز الكنائس البيزنطية بإستخدام القباب في تغطية المساحات ذات الشكل الصليبي كما لعبت القبة المركزية الدور الرئيسي في وسيلة تغطية الجزء المربع الذي يتوسط التخطيط الصليبي في الكنيسة البيزنطية ، كما إستخدم المعمار أنصاف القباب والقباب الصغيرة والأقبية المختلفة في الصليبي في الكنيسة البازيليكة بسقوف مسطحة وجمالونية الشكل ولقد ترتب على وسيلة التغطية في الكنيسة البازيليكية وأصبح على كل جوانب المربع ذراع قصير يغطيه قبو وبذلك يصبح مسطح الكنيسة على شكل الصليب بحيث يتحه على كل جوانب المربع ذراع قصير يغطيه قبو وبذلك يصبح مسطح الكنيسة على شكل الصليب بحيث يتحه النظر مباشرة في الكنيسة البيزنطية نحو القباب بدلاً من ان يتحه في الكنيسة البازيليكة نحو الحنية الرئيسية APSE ويذكر بتلر ان إطلاق لفظ بيزنطي على هذا الطراز إنما هو خطأ كبير إذا أن القبة عرفت في مصر منذ أيام الفراعنة وعنها أخذا الإغريق وكل الغرب ، كما إن إنتشار المسيحية في مصر قبل غيرها من بلاد العالم هو الذي هيأ لها أن تبدأ في إقامة المنشآت الدينية قبل أي مكان في العالم ورغم ذلك فإننا لا نجد بمصر العالم هو الذي هيأ ها أن تبدأ في إقامة المنشآت الدينية قبل أي مكان في العالم ورغم ذلك فإننا لا نجد بمصر

المرجع: د. سعاد ماهر

الفن القبطى ١٩٧٧ – مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب

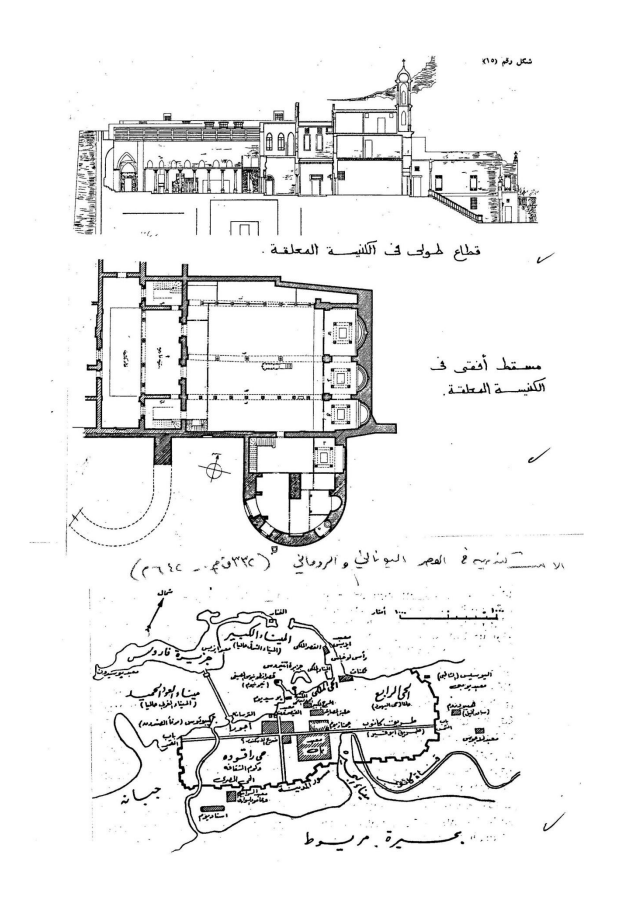
كنيسة واحدة يمكن الحكم عليها بهذا النوع من التخطيط البيزنطى ويعتبر التخطيط القبطى مزيجاً من العناصر المعمارية البليدية ، على أنه يمكن أن نتتبع بعض الخصائص المعمارية المعمارية المعمارية المخارية ، ونجد الكنيسة القبطية قد إعتمدت المعمارية للكنيسة القبطية من طبيعة تخطيطها والتعرض لإجزائها المعمارية ، ونجد الكنيسة القبطية قد إعتمدت على النوع المستمد من التخطيط البازيليكي والنوع المربع المستمد من الكنيسة البيزنطية ولكن كنائس هذا النوع قليلة .

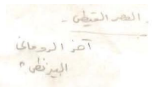
### نموذج من العمارة القبطية في مصر:

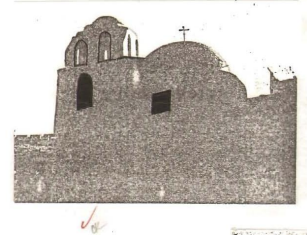
## \* الكنيسة المعلقة في مصر القديمة ( القاهرة )

عرفت بالمعلقة لوجود بنائها على برجين من ابراح الحصن الروماني والذي يبلغ إرتفاع كل منها ثلاثة عشرة متراً ، وتعتبر هذه الكنيسة من اهم الكنائس القبطية إذا أنها كانت على مر العصور مقراً لرسامة البطاركة أو لعقد الإحتفالات الدينية الكبيرة أو لمحاكمة بعض الخارجين عن الطقوس الدينية .

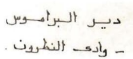
ولقد أسهب مؤرخوا العصور الوسطى فيما كانت تحويه هذه الكنيسة من النفائس الثمينة التى شملت الأقمشة المذهبة الحريرية الكهنوتية كما كان بها عدداً كبيراً من الأوانى الثمينة والمباخر بعضها من الذهب وبعضها من الفضة ، وقد أعيد تجديد الكنيسة في نهاية القرن الثامن عشر الميلادى وأدخل على عمارتها كثير من التعديلات ، كما قام المرحوم نخلة الباراتي أحد اثرياء الأقباط بإعادة تجديدها مرة أخرى في الربع الأخير من القرن التاسع عشر الميلادى .

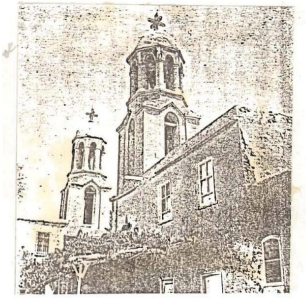


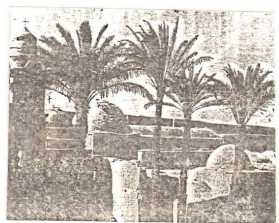




أف دم كنسية ف دير أبو مقار م وادف النطرون .





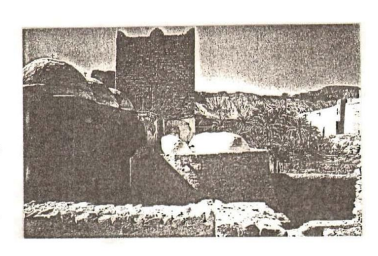


دير السربيان ـ وادف النظرون.



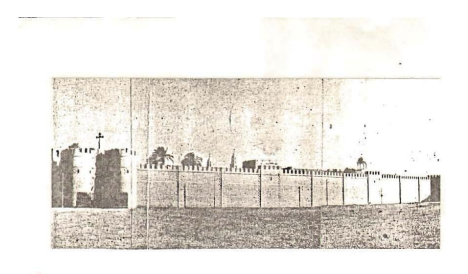
فالعواد النوب دير الاندا انطوبيوس الون الثاث الميدي

دير الانبا بطس

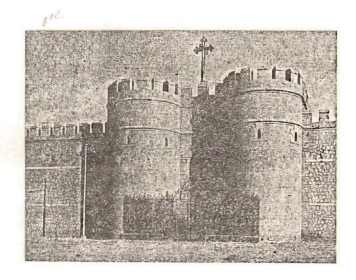


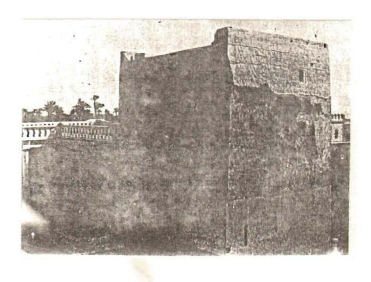


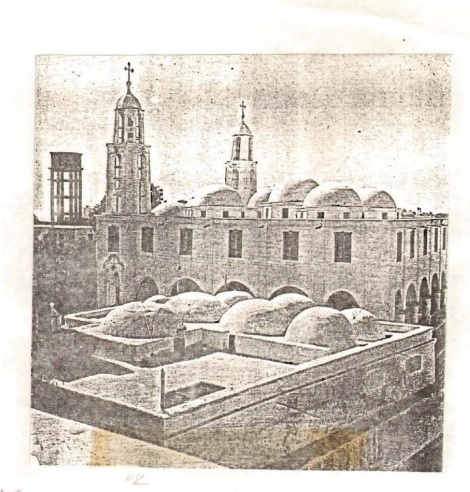
دير الأنب بولس



حمن الدير المحرق \_ أسيوط







كنيسة دير المحرق أسيولم



ايقونة تمثل هروب العائلة المقدسة - الدير المحرق \_ أسيولم .

### مراحل تطور العمارة في مصر في العصر الإسلامي

نشأت العمارة الإسلامية في بلاد مختلفة ، وتأثرت بكل بلد حلت فيه وأصبح لكل بيئة آثرها في عماراتها ولقد ضاع معظم هذا التراث الحضارى " وذلك بفعل الحروب أو الإهمال أو بفعلهما معاً " من كثير من تلك البلاد ولكن كان لمصر حظاً كبيرا فقد بقى فيها جانب كبير من هذا التراث لنشاهده في مساجدها وكنائسها وفي مدارسها وقبورها وفي جوامعها وقلاعها وأسوارها وفيما تنطوى عليه جميع متاحفها الإسلامية من تحف منقولة وتكون هذه الآثار ، سواء ماكان منها منقولاً أو ثابتاً ، سلسلة متماسكة الحلقات تنظم العصور المختلفة للحضارة الإسلامية ففي مصر آثار من عصر الراشدين ، وفيها آثار من عصر الأمويين وفيها آثار من عصر العباسيين وفيها آثار يتحلى فيها المدولة الفاطمية وآثار تنطق بإستعادة المذهب السني أيام الدولة الأيوبية وهكذا... حتى الدولة المملوكية فالعثمانية إلى العصر الحديث .

وهذه الميزة التي تتمتع بها مصر دون غيرها من بلاد العالم الإسلامي إنما ترجع إلى أمرين ، الأول أنها كانت بمناجاه من بعض الكوارث التي تعرض لها العالم الإسلامي لاسيما في جانبه الشرقي والثاني أن الشعور بأهمية تراث الماضي قد أستيقظ فيها قبل غيرها من البلاد الإسلامية فقامت بالكشف عنه والمحافظة عليه ، وتقوى ما يتداعى منه وتكمل ماضاع من أجزائه ، وتسعى جاهدة لكي تجليه على الناس .

وتعتبر الفسطاط أولى العواصم التي شيدها العرب في مصر نقطة الإبتداء في هذا العرض الموجز ، فخرائبها التي كان للمرحوم على بمجت وجابريل فضل الكشف عنها سنة ١٩١٢ تروى لنا فصل من التاريخ ، فقد بدأت بداية أولية ينم عن بساطة منشئيها ، ثم تطورت بمرور الزمن حتى وصلت إلى ماوصلت إليه المدن الراقية ، والأثر الوحيد القائم من خرائب هذه المدن هو جامع عمرو بن العاص الذى بناه فاتح مصر سنة ٢٠ه على مساحة مربعة من الأرض وقامت حوائطه المبنية من الطوب اللبن على أسس من الحجر وله سقف من الجريد على ساريات من جذوع النخل ، فبعد أن فتحت جيوش عمرو بن العاص بأمر من الخليفة عمرو بن الخطاب مصر ، راعى عمرو في إختيار هذا الموقع ، مايراعيه القدماء في إنتخاب عاصمة عند رأس الدلتا تشرف على جميع طرق الملاحة في فروع النيل السبعة وعلى جميع طرق القوافل في الصحراء ، ويسهل إنتقال الجيوش منها إلى أى جهة من الوجه القبلي او الوجه البحرى ، وهكذا أنشأت مدينة الفسطاط وقد نشأت كما تنشأ المدن قديماً وحديثاً ، فالجامع أولاً — مثل المعبد في العصور القديمة — ثم المدينة من حولها ، وعمرت مدينة الفسطاط بعد سنة واحدة من إنشائها وإتسعت ، ولم يكن البيون في أول الأمر مرتفعاً ، إذ كانت البيوت طبقة واحدة في الإرتفاع .

# العصر الأموى في مصر ( ١٣٥ – ٧٥٠ م )

وفى الفترة من 70 – 100 ه توالى على مصر ولاه من الدولة الأموية فزيد فى جامع عمرو بن العاص وجدد عدة مرات ، وبنيت له على يد مسلمة بن مخلد أربع صوامع فوق أركانه الأربعة وكانت اول ماعرف من المآذن فى مصر ثم أعاد الوالى قرة بن شريك بناءه سنة 90 ه ، وأحدث فيه المحراب الجوف ، والواقع أن المساجد الأولى لم تكن لها مآذن ولا مقصورة ولا محارب مجوفة ، أما المآذن فلم يعرفها المسلمون فى عصر النبى .

وهكذا نرى أن فن العمارة الإسلامية ولد في عصر بني أمية ولكنه نما وترعرع سريعاً وتأثر بالاساليب الهيلنتية التي كانت موجودة في الشام في ذلك الوقت فكانت من أثاره عمائر يبدو فيها أن المسلمين أفادوا من فتوحاتهم ووجدوا أكثر من العناصر الفنية في أجزاء دولتهم وألفوا منها طرازاً ممتازاً ظهر في عاصمتهم الجديدة ( دمشق ) أما في مصر فلم تتأثر كثيراً واستمرت كذلك المباني في الفسطاط وتوسعت فبنيت فيها الحمامات والأسواق والقباب والجوامع والمساكن ولكنها ظلت مدينة بسيطة ، لم يرتفع البناء عن دور واحد والجامع عن مساحة صغيرة لا تزيد عن ٠٠ ٣٠ ذراعاً من الطوب اللبن .

# العصر العباسي في مصر ( ١٣٣ – ٢٥٤ ه ) – ( ١٥٠ – ١٨٠ م )

إزدهر الطراز العباسى بعد سقوط بنى أمية ويمتاز هذا الطراز فى العمائر الإسلامية بإستخدام الأجر وبالتأثير بالأساليب المعمارية الساساينة وبتفضيل الأكتاف أو الدعامات على الأعمدة فى حمل البوائك ، كما تمتاز أيضاً بالإقبال على إستخدام الحص فى كسوة العمائر.

وقد أنشأ الولاه في شمال الفسطاط وعلى مقربة منها عاصمة جديدة هي العسكر التي ضاعت معالمها ولكننا نستطيع أن نتصور موضعها في المنطقة الغربية من المدبغة النموذجية ومسجد أبي السعود والأثر الباقي من هذا العصر العباسي والذي يعتبر أقدم أثر إسلامي محتفظ بشكله هو مقياس النيل لجزيرة الروضة الذي أمر بإنشاءه الخليفة المتوكل سنة ٢٤٥ هـ وفيه أقدم طراز للكتابة الكوفية في مصر .

وفى عصر إبن طولون إستقلت مصر عن الخلافة العباسية وأنشأ مؤسسها عاصمة جديدة إلى الشمال من مدينة العسكر سماها القطائع وشيد فيها مسجده الرائع وقد تم بناء الجامع الطولوني سنة ٢٦٥ هـ ٨٧٨ م وهو يتكون من صحن مربع مكشوف وتحيط به الأروقة من جوانبه الاربعة وتقع القبلة في أكبر هذة الاروقة وهناك ثلاثة أروقة خارجية بين جدران الجامع وبين سوره الخارجي وتسمى الزيادات وقد شيد جامع بن طولون باجو أحمر داكن وأقواس الأروقة محمولة على أكتاف أو دعامات ضخمة من الأجر تكسوها طبقة سميكة من الجص ، ولهذه الدعائم أعمدة من الأجر مندجحة في زواياها الأربعة ولكنها للزينة فحسب لأن الثقل واقع على الدعائم نفسها ومنارة الجامع الطولوني تتكون من قاعدة مربعة تقوم عليها طبقة إسطوانية وعليها طبقة أخرى مثمنة ، وأما السلالم فمن الخارج على شكل مدرج حلزوني وأبنية الجامع الطولوني مغطاه بطبقة سميكة من الجص ، وعلى أجزاء كبيرة منها زخارف هندسية وبناية جميلة مأخوذة عن الزخارف في سامرا .

أما المنزل الطولونى الذى كشف عنه المرحوم حسن الهوارى سنة ١٩٣٤ بالقرب من منطقة أبى السعود من الأمثلة النادرة للعمارة المدنية فى مصر ، وهو فى تخطيطه وزخرفته يسير على نهج دور مدينة الفسطاط .

أما فى عصر أبنه خمارويه فقد بالغ فى العمارة وفى الفن ، وتبذل فى الترف والزينة فى مقره الذى بناه حيث كسى حوائطه بالذهب الخالص ونقش عليها صورة نساءه ومحظياته ، وأعد بالقصر بحيرة من الزئبق وحديقة كتب على بساطها أبيات من الشعر بالنباتات ، وبقيت هذه التحف حتى جاء محمد بن سليمان وبأمر من الخليفة العباسى دمرها ليمحو كل أثر للطولونين ماعد الجامع .

وفي عصر الدولة الأخشيدية كثرت الثورات الداخلية في البلاد ولم تعد على أثر يذكر .

# الدولة الفاطمية ( ٣٨٥ – ٧٦٥ ه ) ( ٩٦٩ – ١١٧٠ م )

أما العمائر في العصر الفاطمي فأهم مابقي منها إلى الآن الجامع الأزهر وجامع الحاكم ، وجامع الأقمر وجامع الأقمر وجامع الصالح طلائع ، فضلاً عن اسوار القاهرة .

أما الجامع الأزهر فأول جامع أنشىء فى القاهرة ، بناه القائد جوهر الصقلى بإسم الخليفة الفاطمى المعز للدين الله وتمت عمارته سنة ٣٦١ هـ - ٩٧٢ م ، وقد زادت مساحة هذا الجامع حتى بلغت ضعف مساحته الاولى واضيفت اليه زيادات جعلت أجزاءه المختلفة معرضاً للعمارة الإسلامية المصرية منذ العصر الفاطمى وعصر الأسرة العلوية وأهم أجزائه التى ترجع إلى العصر الفاطمى العقود التى تحيط بالصحن وعقود المجاز ذى السقف العالى والعقود المرتفعة عن مستوى إرتفاع الأيوان ويؤدى هذا المجاز إلى المحراب القليم فى إيوان القبلة . ومن الأجزاء الفاطمية أيضاً الزخارف والكتابات فى المجاز وفى الحراب القليم وبدأ تشييد جامع الحاكم سنة ٣٨٠ هـ ( ٩٩٠ م ) على يد الخليفة الفاطمى العزيز بالله ، ولكنه لم يتم إلا فى عصر الحاكم بأمر الله سنة ٣٠٤ هـ (١٠١٣ م ) وهذا الجامع مشيد بالآجر ماعدا المآذن من الحجر ، أما جامع الأقمر أنشأه الخليفة الفاطمى الأمر بأحكام الله سنة ٩١٥ هـ (١١٢٥ م) ، ولعل أبدع مافى هذا المسجد الصغير وجهته الغربية الحجرية الغنية بشتى أنواع الزخرفة ، أما جامع الصالح فقد تم عمارته سنة ٥٥٥ هـ (١١٦٠ م) فهو بذلك آخر الجوامع التى شيدت فى العصر الفاطمى ومؤسسه هو الملك الصالح طلائع بن رزيك وزير الخليفة الفاطمى القائد بنصر الله .

وقد أنشئت بالأسكندرية في نحاية العصر الفاطمي مدرستان وكانتا للمذاهب السنية ، كذلك ترك الفاطميون بأسوان بعض المدافن ومدفن مسجد الجيوش بجبل المقطم .

أما أهم العمائر المدنية التي خلفها الطراز الفاطمي فأسوار مدينة القاهرة وكان للسور الذي شيده جوهر من اللبن سبعة أبواب ، باب زويلة في الجنوب وباب الفتوح وباب النصر في الشمال وباب القرافين ( الذي سمى فيما بعد بالباب المحروقي في الشرق وباب الفرح وباب السعادة في الغرب ) ثم أضيف لهذه الأبواب باب سابع منذ عامين من تأسيس القاهرة وهو باب القنطرة ، وقد تقدم هذا السور وجدده بدر الجمالي وزير المنتصر سنة ٤٨٠ ه ويمتاز هذا السور الذي لاتزال بعض أجزائه قائمة بأنه من الحجر .

والملاحظ في عمارة سور القاهرة وأبوابحا الفاطمية انحا متأثرة إلى حد كبير بالأساليب الفنية البيزنطية في سوريا أما قصور الفاطميين فلسنا نعرف عنها إلا ماجاء في كتب التاريخ والآثار والرحلات في العصور الوسطى وهما القصر الشرقي الكبير والقصر الغربي الصغير وقد وصفها المقريزي إلى حد كبير في الخطط وقد قام (هرتزفيلدوسار) بتمثيل حدودهم ويقال أن المارسيتان الناصرى الموجود الآن والمعروف بمستشفى العيون في شارع المعز لدين الله كان مقر لست الملك أخت الحاكم بأمر الله وأنه أستمر على حاله وأدخل بعض التعديلات ليصبح ماريستانا ويعطى فكرة ولو بسيطة عن تصميم هذه القصور.

وآخر ماذكره من العمائر الفاطمية " الحمام الفاطمي " الذي كشف عنه المتحف الإسلامي بالقاهرة سنة ١٩٣٤ م وهو يقع بالقرب من المنزل الطولي .

وقد زار الرحالة الإيراني ناصرى خسرو القاهرة في القرن الخامس الهجرى ( ١١م ) ووصف الفسطاط التي تطورت ووصلت إليه المدن الراقية في عصرنا الحاضر فقد كان فيها الأحياء الراقية بعمائرها العالية التي وصل بعضها إلى أربع عشرة طبقة ووقف بعضها عند سبع طبقات حيث أنشئت حديقة فيها الأشجار والأزهار من سائر الأنواع.

# الدولة الأيوبية (٦٢٥ – ١١٧١ هـ / ١١٧١ –١٢٥٠ م )

كان إستيلاء صلاح الدين على مقاليد الأمور فاتحة عصر جديد في تاريخها إزدهر فيه عنصران من عناصر الإسلامية :-

الأول : المدارس التي شيدت لنشر المذهب السني ومحاربة المذهب الشيعي .

الثاني : تطور بناء الأسوار والأستحكامات والقلاع بتأثير ماعرفه المسلمون عند الصليبيبن .

وقد أمر صلاح الدين سنة ١١٦٧ م ببناء سور يحيط بالقارة ومصر ( القطائع والعسكر والفسطاط ) وبتشييد قلعة الجبل وجعل الأشراف على هذا البناء للأمير بهاء الدين قراقوش ، وجلبت مواد البناء من بعض أهرام الجيزة وساعد في العمل ألوف من أسرى الفرنج ، وقد أضيف إلى القلعة بعد صلاح الدين أجزاء كثيرة كما حدث فيها تعديل غير بعض معالمها الأولى، ومن العمائر التي ترجع إلى العصر الأيوبي قبة الأمام الشافعي التي أنشأها سنة ٢١١ م الملك الكامل محمد كذلك المدرسة الصالحة بخط بين القصرين التي أنشأها الملك الصالح نجم الدين أيوب سنة ٢٤٢ م ولم يبق منها الآن إلا جزء صغير ، كذلك الأيوان المعروف بإيوان الثعالبة وتعتبر قبة شجرة الدر كذلك من الاثار الأيوبية .

أما المبانى التي نقرأ عنها في بطون الكتب فهي جزيرة الروضة وقد وصفها علماء الحملة الفرنسية في كتاب وصف مصر ولم يبق شيء منها .

يقول إبن جبير الذى زار مصر ٥٧٨ ه ، المسخرون فى بناء هذا السور والمتولون لجميع إمتهاناته ومسئوليته العظيمة كنشر الرخام ، ونحت الصخور وحفر الخندق المحدق بالسور ، هم الأسرى من الروم (الصليبين) وعددهم لا يحص كثرة .

وقد زخرت القاهرة بالدور الضخمة والمنازل الرحيبة والأسواق الممتدة والخوانق الفاخرة وغالب مبانيها بالأجر وجوامعها ومدارسها وبيوت رؤسائها مبنية بالحجر المنحوت مفروشة الأرض بالرخام وغالب سقوفها من أخشاب النخل والقصب الححكم الصنعة وكلها أو اكثرها جرى تبيض جدرانها بالكلس الناصع البياض ولميل أهلها إلى تعلية المساكن ، فأرتفعت بعض الدور إلى طبقتين وأربع طبقات وفي كل طبقة مساكن كاملة بمبانيها ومرافقها ويصف البغدادى الذى زار القاهرة زمن الدولة الأيوبية ماجرى من نشاط فى البناء والعمارة فيشير إلى أنهم إذا أرادوا أبناء ربع أو قيصارية ، تولى ذلك العمل مهندس فيقسم الأرض إلى أجزاء ويعمر كل جزء على حده بحيث يجرى الإنتفاع به والسكن فيه ويستمر العمل على هذا النحو حتى تتم عمارة الأجزاء كلها ويصف مظاهر الإهتمام ببناء المراحيض بالدور وإحكام قنواقا حتى إذا تخربت الدار ظلت القناة قائمة وحرص أرباب الدور على أن يمعنوا فى حفر المرحاض حتى يصل الماء الجوفى فلايحتاج إلى الكسح ، ويذكر البغدادى عن الحمامات بالقاهرة أنه لم يشاهد فيما زاره من البلاد أتقن منها صنعاً ولا إحسن منظراً .

# <u>العصر المملوكي</u> ( ۹۲۳–۹۲۸ هـ / ۱۲۵۰–۱۵۱۷ م )

لقد إشتقت كلمة مملوك من فعل " يملك " وكانت تستخدم للإستدلال على الرجال من العبيد البيض الذين اسروا في الحرب أو جلبوا من الخارج وهناك نوعين من المماليك ، المماليك البحرية ( ١٢٥٠-١٣٩٠ ) وهؤلاء من الأتراك أو المغول وقد أختص بهم السلطان الصالح واصبحوا رؤساء في جيشه وورثوا عرشه بعد مماته .

والنوع الثانى من المماليك هم المماليك البرجية ( ١٣٨٢ -١٥١٧م ) معظمهم من غير العرب وقد جلبوا معظمهم بواسطة السلطان قلاوون ، وقد ورثوا العرش بطرق غير شرعية إما بالقتل أو الغدر او الخيانة أكثر منها بالطريق الرسمى ولكن بالرغم من حالة هذه الفوضى السياسية فلقد إزدهرت العمارة وإبتكرت من الأشكال الجديدة فى كلا المرحلتين .

فلا ريب أن عصر دولتي المماليك فيما بين عامي ( ٩٢٣-٩٢٣ هـ ) (١٢٥٠ م) هو العصر الذهبي في تاريخ العمارة الإسلامية في مصر فقد كان الإقبال عظيماً على تشييد العمائر من جوامع ومدارس وأضرحة وحمامت ووكالات وأسبلة ، كما ظهر التنوع والإتقان في شتى العناصر المعمارية من وجهات ومنارات وقباب جصية ورخامية .

ويعتبر بيبرس البندقراى (١٢٦٠ -١٢٧٧ م) أول هؤلاء السلاطين وأعظمهم فبعد أن قضى على البقية من الصليبين وأنقذ مصر من التتار وأعاد للخلافة العباسية هيبتها في مصر بعد أن دمر المغول بغداد ، ويبقى جامع الظاهر بيبرس بالظاهر من النماذج المعمارية الجميلة (١٢٦٧ - ١٢٦٩ م) ، حيث نجد تخطيطه شبيه بالجامع الحاكمى ، فقد برزت المداخل الرئيسية للخارج وكذلك الأركان الأربعة للجامع وقد استغلت الدعامات والأعمدة في حمل البواكي أما ( الأقواس ) فهي مائلة ومدببة وهي تشبه حدوة الفرس إستعملت لزخرفة الحينات واستمرت هكذا .

أما مجموعة قلاوون ( المدرسة والمدفن والماريستان ) بعد ان تم بناؤه في فترة وجيزة من (١٢٨٤ -١٢٨٥) .

وقد وجه المبنى جميعاً ناحية القبلة إلى مكة ، أما الشبابيك المزدوجة العميقة الدخول ومرتدة عن الواجهة توحى بالطراز الرومانسي الغربي وتغطى الواجهة شكلاً نادراً في العمارة الإسلامية .

وتعتبر مدرسة السلطان حسن من الأمثلة المعمارية العظيمة التي لايمكن أن تنسى وقد بدأ العمل بما ١٣٥٦ وأنتهى سنة ١٣٦٣ تقريباً بعد موته ، وهي على هيئة الشكل المتعامد بمقياس ضخم ، فالصحن يصل مسطحه إلى ١٠٠ قدم ولما كانت المدرسة الأولى في مصر ذات الأربعة أيونات هي مدرسة بيبرس (١٢٦٢-١٢٦٣ م) تقريبا بعد موته وهي على هيئة الشكل المتعامد بمقياس ضخم والصحن يصل مسطحه الى ١٠٠ قدم ولما كانت المدرسة الاولى في مصر ذات الاربعة أيونات هي مدرسة بيبارس (١٢٦٢ – ١٢٦٣ م) ولم يبقى شيء منها الآن الا أجزاء قليلة فإن الثانية هي مدرسة السلطان حسن ذو المدخل المنحني ويعتبر المدخل من أجمل وأضخم المداخل في المساجد الإسلامية.

أما الصحن فهو من أكثر الأماكن تأثيراً في النفس وتمتاز بنسب قل أن نجد مثيلاً لها في العمارة الإسلامية والحق أن لهذا الجامع مظهراً جليلاً ومساحة هائلة وتصميماً عجيباً وحدوداً مترامية وقبة عظيمة وأبواباً فخمة وأيوانات عالية وزخارف جميلة مما جعله أكمل العمائر الإسلامية في العصر المملوكي وأكسبه شهرة عالية وعظيمة تمثل مسجد الإسلام وقدوته وقد كشف عن كتابة تاريخه في هذا الجامع يتجلى منها إسم مهندس هذا الجامع وهو محمد أبن بيليك المحسني .

وذاع بناء المدافن الكبيرة في عصر المماليك وهي تتشابه في تصميمها إلى حد كبير وتفخر القاهرة بأن فيها محموعة طيبة من هذه الأضرحة تعرف خطأ بإسم قبور الخلفاء والحق أنها اضرحة المماليك ، ولعل أبدعها مدفن وخانقاه برقوق ومدفن قايتباي ومدفن يارسباي .

أما مدفن برقوق فقد أمر بإنشائه الملك الظاهر برقوق قبل وفاته ، ولكن تم على يد أبنه الناصر فرح سنة ١٤١٨ هـ (١٤١٠ م) وروعى في تصميمه أن يكون في الوقت نفسه مسجداً كبيراً وضريحاً للظاهر برقوق وأفراد أسرته وخانقاه لإقامة الصوفية ، أما مدفن قايتباى فهو من أعظم المدافن المملوكية شهرة وهو بالصحراء الشرقية وقد تم بناءه سنة ١٤٨٩ هـ سنة (١٤٧٤م) وهو مجموعة رشيقة متناسبة الأجزاء تتألف من مدرسة وسبيل ومدفن وكتاب أو يقال أن عصر السلطان قايتباى يعتبر قمة من الناحية المعمارية في العمارة ومن أجمل وأرق ماوصل إلينا في العمارة الإسلامية ، ومن مجموعات العمائر المملوكية العظيمة الشأن فيه مدرسة ماريستان قلاوون وقد شيدت على جزء من أرض القصر الغربي الفاطمي وتمت عمارتها سنة ١٨٤ هـ سنة ١٢٨٥م ولهذه المجموعة مدخل رئيسي يمتاز بما فيها من حنايا جميلة محمولة على عمد رخام .

أما العمائر المدنية في عصر المماليك ، فلم يبق منها إلا بعضها وأجزاء منها وأهمها جميعاً ، القصر الذي شيده الأمير بشتاك على جزء من أرض القصر الشرقي الفاطمي عام ٧٣٥هـ -١٣٣٤م ، ولم يبق منه غير جزء من الواجهة ثم المدخل والقاعة الكبرى وما يحف بما من حجرات ، وتمتاز هذه القاعة بجمال سقوفها المذهبة والزخارف الخشبية فضلاً عن الفسقية الرخامية التي تتوسطها .

ومن منشآت الأمير بشتاك حمام بشارع سوق السلاح بالقاهرة ، يرجع إلى نحو ٧٤٠هـ -١٣٣٩م ولكن لم يبق منه إلا مدخله المكسو بالرخام الملون.

ومن آثار القصور المملوكية ، مدخل الأمير يشبك قوصون خلف مدرسة السلطان حسن ويرجع إلى القرن الشهري الغامن الهجرى (١٤)م) وبقايا قصر الأمير طاز بشارع السيوفية ومن أشهر العمائر المدنية المملوكة ، مدخل ووكالة الأمير قوصون ومدخل وكالة قيتباى بباب النصر وخلف الأزهر ، ومقعد الأمير ماماى المعروف بإسم بيت القاضى ووكالة الغورى بشارع التبليطة ، وقد وصلت بعض الأسماء من مهندس العصر المملوكي نذكر منهم — محمد أبن بيليك المحسني — باني جامع السلطان حسن ، كذلك أبن السيوفي وهو كبير مهندسي الناصر محمد بن قلاوون ، كذلك أبن الطولوني، وذاع صيته خارج مصر ولقب بالمعلم .

# العمارة في العصر العثماني

في بداية القرن الثامن الهجرى (١٤م) أغار المغول على دولة السلاحقة في آسيا الصغرى وأفلحوا في القضاء عليها وأفاد من ذلك أرطفرل جد الاتراك العثمانيين فأستقل بالمقاطعة التي كان السلاحقة قد اقطعوا أباه إياها .

وهكذا قامت الدولة العثمانية ، وعملت بعد ذلك على مد سلطانها في آسيا الصغرى ثم البلقان ثم إتجه العثمانيون في فتوحاتهم إلى الشرق والجنوب فبسطوا سلطانهم على بلاد الجزيرة العربية والشام ومصر ومالبثوا أن إتخذوا لقب الخلافة الإسلامية وخضعت لهم جزيرة العرب وأمتد نفوذهم إلى شمالي أفريقيا وإزدادت هبة الدولة العثمانية وأزدهرت الفنون فيها.

وفى مصر يلاقى السلطان الغورى مع السلطان سليم العثماني فى موقعة مرج دابق وكانت الدائرة على الغورى، وتشتت الجيش واصبح الطريق مفتوحاً إلى القاهرة و واصل سليم خايربك نائباً عنه. سيره إليها ودخلها بعد مقاومة من جانب السلطان طومان باى ومكث بها مدة إلى أن أستتب له الوضع وولى على مصر الأمير خاير بك نائبا عنه .

وقد أخذ سليم قبل رحيله عن القاهرة جميع الصناع المهرة من بنائين ومرخمين ونجارين وأرباب الصنائع من كل فن وترك القاهرة خالية الوفاض .

وكان لهزيمة مصر على يد العثمانية أثره على الحياة الفنية في مدينة القاهرة وخاصة الفنون البنائية ، فبعد أن كان بما السلطان وهو المحرك الأول للحركة البنائية ويتبعه الأمراء في ذلك تلاشى ذلك الأمر وانتهت السلطة من مصر وهذا ما أفقد حركة البناء حيوتما وأصبحت المبانى التي تبنى ليست في عظمة وأبحة مبانى السلاطين وأمراء المماليك وعند رحيل الصناع والحرفيين المصريين وإحلال صناع أحرين محلهم ، كذلك بعد موت السلطان سليم وتولية أبنه سليمان سمح لعودة الصناع المصريين ، وهذا عمل على تطعيم هؤلاء الصناع بأساليب ومهارات جديدة.

فنجد في مجال نظام المساجد ، فقد ألغى مناصب القضاه الأربعة التي عرفت في العصر المملوكي وإحلال قاضى تركى يتبع مذهب الدولة العثمانية وهذا أدى إلى إختفاء نظام المدارس ذات الأيونات الأربعة الذي كان متبعاً في الدولة المملوكية .

ولهذا فقلما تتجاوز بحوث أكثر المشتغلين بدراسة العمارة الإسلامية في القاهرة العصر المملوكي فهم يعتبرون أن معظم الآثار التي شيدها العثمانيون في مصر غير جديرة بالعناية ، ومن هؤلاء من يقول بأن طراز تلك المشيدات لا يخرج عن طراز أبنيتهم في أستنبول ، فهي من هذه الناحية " عثمانية " ليس ثمة علاقة بينها وبين الطرز الفنية التي نشأت على ضفاف النيل .

ومما لا شك فيه أننا إذا نظرنا إلى بعض مبانى القاهرة التي يرجع تاريخها إلى عصر الإنتقال بين حكم المماليك وفتح العثمانيون ، وجدنا أموراً طرأت على طراز العمارة التي كانت شائعة إذ ذاك ، فهنا إمتزاج بين الأثنين ومن أمثلة ذلك ، مسجد خير بك ، ومسجد أمير أخور ومسجد بيبرس الخياط .

وقد حمل العثمانيون في بلادهم ( القسطنطينية ) النظام البيزنطي ( أيا صوفيا) واتبعوها في عمارة مساجدهم، فلقد حولوا كنيسة أيا صوفيا إلى مسجد وأضافوا بحا ٤ مآذن في الأركان الأربعة ، وعلى هذا المنوال صارت عمائرهم وتقدمت بفضل مهندسيهم العظيمين سنان باشا ، وقد إنتشر هذا النظام في مصر فبدلاً من الجوامع ذات الأيونات إنتشر نظام المساجد التركية لذلك إستمرت المساجد القديمة جنباً إلى جنب مع المساجد الجديدة ومن امثلة ذلك مسجد خاير بك ومسجد سارية بالقلعة ، ومسجد المحمودية ، جامع سنان ببولاق ومدرسة الملكة صفية ومسجد البرديني ، جامع أبو الذهب وقد جددوا بعض الجوامع والمساجد ونخص منهم عبد الرحمن كتخرا فقد قام بأعمال كثيرة وعظيمة فقد شيد أو جدد ثمانية عشر مسجداً وأقام الزوايا والمدارس والأسبلة والصهاريخ والبيوت والأسواق وأوقف على تلك المنشآت أوقافاً هامة.

وكثر فى العصر العثمانى تكايا الدراويش والأسواق والوكالات كذلك كثرت عدد الأسبلة ، وبعد أن كان تلحق بالمدرسة قد أصبح فى هذا العصر مستقلاً ، قائماً بنفسه مع مايتجلى فيه من نقوش وزخرفة وإستخدام الرحام وخلافه مثل سبيل خسرو باشا سبيل أم عباس سبيل عبد الرحمن كتخرا ، ومعظم الوكالات والمنازل والأسبلة الموجودة إلى الآن ، معظمها من العصر التركى فبنيت الكربتلة ، بيت السحيمى ، بيت عثمان كتخرا ، ، ، كذلك الوكالات وكالة بازعة ، ربع الحمص، وكالة السكرية ، الغورى .

وكانت مصر ملجاً للشعوب العربية ممن فروا أمام التتار في العراق وفارس وسوريا وحراسان ، واستظلت العلوم والآداب برعاية الملوك والسلاطين في مصر ونبغ منها طائفة من فطاحل الشعراء والآدباء والعلماء ، كالبوصيرى صاحب البرده ، والسراح والوراق ، وأبن نباته المصرى أو القلقشندى صاحب " صبح الأعش " والأبشيهى صاحب " الضوء المستطرف " وأبن منظور صاحب " لسان العرب " وإبن هشام النحوى ، وشمس الدين السخاوى صاحب " الضوء اللامع " وأبن خلكان المؤرخ صاحب " وفيات الوعيان " والصينى مؤرخ والذهبي والنويرى صاحب نهاية الأرب وأبن تعزى بردى صاحب النجوم الزاهرة وجلال الدين السيوطى والدميرى وأبن إياس المؤرخ الذي أدرج الفتح العثماني وأرخ الد

واما في عهد الولاه العثمانيين والبكوات الممالك ، فقد إضمحلت الآداب العربية وخمدت القرائح وأصبحت القاهرة بعد ان كانت مدينة خليفة المسلمين وعاصمة دولة مستقلة ومشعل الشرق العربي ، عاصمة لولاية تابعة للإستانة ، وصارت مخاطبات السلاطين والولاة باللغة التركية ، بعد أن كانت العربية لسان الحكومة حتى نهاية دولة السلاطين والجراكسة ، وأندثرت المدارس التي كانت زاهرة في عصور الفاطميين والأيوبيين وخلفائهم السلاطين البحرية والجراكسة ، وتبددت خزانات الكتب التي أنشأها الفاطميون والمماليك .

هذه هي القاهرة في أثناء الإحتلال العثماني ، فهل إمتدت مساحاتها وإزداد عمرانها ؟ إننا نجد جواباً سلبياً على هذا السؤال فقد تدهورت القاهرة وخربت في أثناء حكم العثمانيين . دخل الأتراك مصر فوجدوا لها عاصمة زاهية مجيدة أحتلت لنفسها مركزاً سياحياً بين عواصم الدول الشرقية والغربية فكانت مكانة القاهرة لا تقل عن مكانة الإستانة ، ولم يكن قد مر عليها أكثر من ستة قرون منذ أنشأها حوهر وشاهد الأتراك مدينة تزدحم بالقصور والعمائر والمساجد والوكالات والمدارس لكنهم أهملوها ففقدت تدريجياً هيتها الأولى .

وبدخول نابليون بونابرت القاهرة سنة ١٧٩٧ تنتهي قاهرة القرون الوسطى لتبدأ مصر في دخولها مرحلة – مصر الحديثة – وهي بالطبع إمتداد للقاهرة القديمة ويظهر محمد على على مسرح الأحداث وتبدأ مصر الملكية .

### عصر محمد على باشا

### ٥ ١ ٨٤٨ - ١٨٠٥

بعد خروج الحملة الفرنسية من مصر سنة ١٨٠١ ، عادت مصر كما كانت ولاية من الولايات العثمانية ، وكانت هناك ثلاث قوى تتنافس على السلطة ، أولها المماليك وثانياً الإنجليز ، وثالثاً الأتراك ، وكان من الأتراك في ذلك الوقت ضابط ظل يرقب مجرى الحوادث وأستطاع بدهائه وتحببه إلى الشعب أن يفوز لنفسه بعرش مصر .

تولى إذن محمد على الحكم في مصر ، برغبة شعبها وعلمائها وزعمائها ولم يمض أكثر من ربع قرن حتى أنشأ محمد على إمبراطورية مترامية الأطراف تشمل مصر والسودان وجزيرة العرب وفلسطين وسوريا وجزيرة كريت .

ويقول كلوت بك في كتابة لمحة عامة إلى مصر:-

كان عدد سكان القاهرة في هذا العصر لا يزيد عن ٣٠٠،٠٠٠ نسمة كما كان عدد شوارعها ودروبها وأزقتها وحاراتها المتعرجة المتكسرة حوالى ٢٤٠ بين شارع وحارة ودرب ، لا يزال بعضها باقياً للآن بإسمه الأصلى ومن مدارس حربية إلى مصانع إلى مسابك إلى معامل للبارود إلى ثكنات عسكرية وحصون وخنادق إلى قصور ومساجده وأسبلة ، وقد إستعان محمد على بمهندسين وعمال أجانب إستدعاهم من أستانبول لتشييد قصوره ومساجده وأسبلة ، فكان لذلك آثر محسوس في إيجاد تصميمات جديدة للقصور ذات السلالم المزدوجة، والأبنية الخشبية المجللة بالبياض وظهرت الواجهات ذات الكرانيش المرتفعة وظهرت الاعمال الرخامية كما ظهرت الشبابيك البيضاوية والعمد الرخامية الرشيقة ، كذا إنعدمت المشربيات وحلت محلها الشبابيك الحديثة ، أما الأسقف المذهبة ذات البراطيم والمربعات المقسمة تقسيماً جميلاً فبطلت وحلت محلها أسقف جملونية مزخرفة ومذهبة ، وقد تأثرت المساجد ذات القباب الضخمة المنشأ في عصره بالطراز البيزنطي بالقسطنطينية .

وهكذا إستمر على هذا المنوال خلفائه من الوالى عباس الأول حتى الخديو إسماعيل ومن اهم منشآت محمد على الباقية والتي يتجلى فيها هذا الطراز مقر محمد على بشبرا ، مقر الجوهرة ( الان دمرت ) دار المحفوظات ، دار الضرب ، محموعة كبيرة من الاسبلة والمدارس الحربية ، القناطر الخيرية ويتوج هذا الجامع الكبير بالقلعة .

## عصر إسماعيل باشا

### 1764 - 1774

وكانت القاهرة قبل تولية الخديوى إسماعيل ، قد تطورت تطوراً محسوساً وإبتدأت تتشكل نمائياً بشكلها الحديث الحالى ، قبل إتصالها بالأسكندرية بخط السكة الحديد وإتصالها بالسويس بخط أخر وظهرت أحياء جديدة مثل العباسية وشبرا وروض الفرج وفي عهده إنتشرت في كل بقاع العالم فكرة إعادة تخطيط المدن القديمة وأنتقلت هذه الفكرة تبعاً لذلك إلى القاهرة فقام الخديوى إسماعيل بتنظيم جزء عظيم من مساحة المدينة الحالية .

قال " أرنورونية " يصف القاهرة وتطوراتها الحديثة التي حصلت في عهد الخديوي إسماعيل:-

لقد تطورت القاهرة إلى مدينة حديثة ولكنها أقل جاذبية من قاهرة القرون الوسطى ذات السحر الشرقى الفتان ، فهؤلاء الأفندية وهؤلاء التجار اللذين يخجلون اليوم من الظهور في الشوارع إلا بملابسهم الأفرنجية ، كانوا إلى عهد قريب يتمتعون براحتهم الكاملة في قفاطينهم الحريرية الطويلة الواسعة وكانت المشربيات التي تزين واجهات الشوارع قديماً تمتد في خطوط متواصلة حتى تختفي عند نقطة التقابل حيث تبدو مآذن رشيقة ترتفع إلى السماء أما اليوم فقد إختفت هذه المشربيات وحل محلها شبابيك مستطيلة لها ضلف من الزجاج وتم تصفيف المنازل على خطوط متوازية مستقيمة ، إختفت أذن هذا المشربيات الجميلة المصنوعة من الخشب المخروط ولم يبق إلا قطع من الأثاث الغريبة الشكل المصنوعة تقليداً لها ومن الآن فصاعداً سوف لا يرى السائح بالقاهرة إلى طرقاً واسعة وميادين رحبة عظيمة الطول والعرض تقوم على جوانبها مبانى تافهة بمونها المباني الأوروبية .

هذا هو وصف أرنورونيه لعاصمة القطر المصرى بعد ما أدخله عليها إسماعيل من التحسينات الحديثة .

## المدينة الحديشة

### من ۱۹۸۶ – ۱۹۸۶ م

ومنذ عهد الخديو إسماعيل ، قضى على هذه البلاد أن تتبع البلاد الأوروبية في عماراتها ، وبظهور الخرسانة المسلحة ، إنتشرت في مصر هذا النوع من العمائر وعم البلاد دون أى تميز بين المباني الريفية أو مباني المدينة ، فإن تلائم المناخ او لا تلائمه ، ولا تنسى أن عصر الإحتلال قد جعل من مصر العوبة في يد محتليها وأصبح المصريون ينظرون إلى عمائر الغرب على انحا الأفضل وعلى أنحا الهدف المراد تحقيقه ، خاصة وإن محتليهم يبنون عمائرهم على الطراز الأوربي وأستمرت هذه النكسة حتى القرن العشرين ، ولكن في آواخر هذا القرن ، ظهرت على الساحة المصرية مجموعة من المهندسين المعماريين ، تنادى بالعودة إلى التراث يستلهم منه بالجديد وعلى رأسهم المهندس حسن فتحى والمهندس رمسيس ويصا ، ولا ننسى المجموعة الأخرى وعلى رأسهم الدكتور عبد الباقي إبراهيم وجهازه الرائد في تبنى ونشر وعمل المؤتمرات والمحاضرات التي تبشر بظهور نعضة معمارية تنبع من تراثنا وتقود بالجيل الجديد إلى عمارة أصيلة.

# " مستقبلية العمارة في دولة مصر " " العصر الإسلامي "

### المكون الديني والسياسي ونظام الحكم:-

### فتح العرب لمصر:

قبل دخول العرب مصر كان البيزنطيون قد إتخذوا مركزاً يتحكمون منه في شمال القطر وجنوبه وشيدوا فيه قلعة يتحصنون فيها ويهددون منها أهل مصر، هي حصن بابليون أو قصر الشمع..وحينما دخل عمرو بن العاص مصر توجه رأساً نحو حصن بابليون باعتباره حصن مصر كلها ، وأخذ عمرو يتقدم في طريقه دون مقاومة جدية حتى وصل قرية أم دنين حيث توقفت ريثما يستجمع قواه ويأتيه المدود الذي كان قد أرسل في طلبه من المدينة ، وموقع أم دنين الآن هو قلب القاهرة عند جامع أولاد عنان بالقرب من محطة مصر ، وبعد أن وصلت الإمدادت تقدم عمرو بن العاص إلى حصن نابليون حيث نصب الجيش العربي فسطاطه أو مخيمه على مقربة منه وظل محاصراً له إلى أن إستسلمت حامية الحصن ودخل العرب الحصن في ٩ أبريل سنة ٦٤١ بعد الميلاد ، وقد بقى حتى اليوم من آثار بابليون بعض معالم في قصر الشمع ، منها أجزاء من الأسوار ومن بروج بعض المداخل ، وقد شيدت الكنيسة المعلقة فوق برج منها لكل هذه الاجزاء تقع الان داخل مدينة القاهرة العالية وبعد ان ترك عمرو حامية في الحصن توجه إلى الأسكندرية وحاصرها وأفتتحها عنوة ، وبعدما أستقرت الأمور في الأسكندرية رجع إلى بابليون حيث أسس في سنة ٢١ هـ (٦٤٢ م) مدينة لتكون عاصمة لمصر : هي الفسطاط التي تعتبر بحق أصل القاهرة وكان لموقع الفسطاط مزايا عديدة منها أنه يمكن الإتصال مباشرة بالمدينة مركز الخلافة الإسلامية في الحجاز عن طريق الصحراء التي إعتاد العرب سلوكها ، ومن جهة أخرى كان الموقع الجديد يمتاز بحصانة طبيعية إذ تحميه التلال من الشرق والشمال ويحيمه من الغرب خندق مائي طبيعي : نهر النيل الذي كان في الوقت نفسه يصل بين الشمال والجنوب...وكما فعل العرب عند تأسيس البصرة والكوفة ، بدأ عمرو عند تخطيط الفسطاط ببناء مسجد وشيد إلى جواره داراً له وأسند عملية توزيع الخطط بين جماعات القبائل ، فوزعوا الأراضي حول الجامع على جماعات القبائل ، فاختط هؤلاء الخطط وبنوا الدور والمساجد وسميت هذه الخطط بأسماء القبائل أو الجماعات التي إختطتها ، مثل خطة تجبيب وخطة مهدة وخطة لخم وغيرها ، واخذ أهل الخطط يشيدون المنازل والمساجد وأمتدت حول الجامع نحو الشرق والشمال والجنوب أما الغرب فكان يحد خطط الفسطاط مجرى النيل الذي كان يسير في ذلك الوقت بجوار الجانب الغربي لحصن بابليون إلى جامع عمرو بن العاص حيث يمر بغربيه مباشرة ثم يتجه إلى موقع مشهد السيدة زينب الحالي ..وكان في شمال الفسطاط يوجد جبل يشكر الذي شيد عليه فيما بعد جامع أحمد بن طولون. وكانت دور الفسطاط منسقة ومشيدة بالطوب غير أن بعضها كان مبنياً بالحجارة ، وربما إستخدم اللبن أو الطين أحياناً في البناء ولا سيماً في الأطراف ولقد كشفت بعض الحفائر التي أجريت حديثاً بالقرب من مسجد أبي

المرجع: القاهرة - تاريخها - فنونها - آثارها - مؤسسة الأهرام

السعود الخارجي عن بعض جدران من الطبن، قد يرجع إلى عصور مبكرة ، وكان بالفسطاط ميادين وأسواق كما أسس بما مصانع مختلفة وكان بما عدد من المساجد والحمامات كما كان لها ميناء على النيل زادت أهميته بعد ان حفر عمرو الخليج الذي صار يصل النيل بالبحر الأحمر عند القلزوم أو السويس، وفي عصر الولاة الأمويين أحذ عمران الفسطاط في الإزدياد إلى ان تعرضت المدينة لبعض أعمال التدمير في نحاية العصر الأموي أثناء مطاردة جيوش العباسيين لمروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين في سنة ١٣٣ هـ (٢٥٠ م) وكان التخريب الذي نال المدينة على يد الأمويين الهاربين أشد مما نالها على يد العباسيين القادمين ، ذلك أن الأمويين عمدوا إلى التخريب كوسيلة من وسائل الجيوش العباسية عن المطاردة أو حقداً منهم أن يتركوا هذا العمار ينعم به العباسيون ، وكان من جراء هذه الأحداث أن خرب الجانب الشمالي من الفسطاط مما يلي جبل يشكر وخلا من المعمار وتمت الغلبة للعباسين في مصر على يد صالح بن على كأول ولى على مصر من قبل الخلافة العباسية الجديدة ، ولما خلفه الأمير أبوعون في ولاية مصر شرع في سنة ١٣٥ هو الى على مصر من قبل الخلافة العباسية الجديدة ، ولما خلفه الأمير أبوعون في ولاية مصر شرع في سنة ١٣٥ ها هذه المدينة أسس مدينة جديدة في الجانب الشمالي من الفسطاط الذي كان قد اصبح فضاءً قفراً ، ونظراً إلى ان هذه المدينة أسست لأيواء العسكر العباسي فقد سميت بالعسكر ، أنظر خريطة الفسطاط والعسكر والقطائع ، وكان حد العسكر من الجنوب عند كوك الجارح ومن الشمال قناطو السباع ومن الغرب قنطرة السد ومن الشرق تلال المقطم.

وقد شيد في العسكر دار للإمارة ظل ينزلها الولاة العباسيون ، وكثرت بالعسكر العمارة حتى إتصلت بالفسطاط وشيدت الدور العظيمة وظلت العسكر عاصمة مصر ومركز الإمارة والإدارة والشرطة حتى سنة ٢٥٦ هـ (٨٧٠م) حين أسس أحمد بن طولون مدينة جديدة هي القطائع أتخذها عاصمة له ومقراً للجيش والإدارة (أنظر الخريطة) وقد اقام بن طولون في اول الأمر بالعسكر ونزل دار إماراتها وأسس فيها مستشفى إشتهر بدقة أنظمته ، ولكنه في سنة ٢٥٦ هـ (٨٧٠م) شرع في تأسيس مدينة القطائع لتكون مركزاً لحكمه ومقراً لجنده وحاشيته اللذين إقتسموها فسميت بذلك القطائع وربماكان تأسيس أبن طولون للقطائع مرتبطاً باطماعه في الإستقلال بحكم مصر .

وكان فعل أبو عون حين أسس العسكر في الجانب الشمالي من الفسطاط أسس ابن طولون القطائع في الطرف الشمالي الشرقي من العسكر – أنظر الخريطة – وكانت القطائع تقع من جهة بين جبل يشكر وهو الحد الشمالي للفسطاط وبين سفح جبل المقطم عند مكان القلعة حالياً وكان يعرف في ذلك الوقت بإسم قبة الهواء ومن جهة أخرى بين الرملية تحت القلعة إلى (مشهد الرأس) الذي عرف فيما بعد بإسم (مشهد زين العابدين) وقد بدأ أبن طولون في سنة ٢٥٦ه (٧٨٠م) بتشييد قصر له تحت موقع القلعة فيما بين قلعة الجبل حالياً والمشهد النفيس ثم اتم بناء مسجده المعروف فوق جبل يشكر في سنة ٢٦٥ (٨٧٨م) كما يتضح من لوحة التأسيس وترك بين المسجد والقصر ميداناً واسعاً وأختطت حاشيته وجنوده دورها في موقع المدينة حتى إتصلت بالعسكر والفسطاط.

وكما انه لم يبق من فسطاط عمرو غير جامع عمرو فإنه لم يبق من قطائع أبن طولون غير جامع أبن طولون - الذي على العكس من جامع عمرو - وقد وصلنا تقريباً بحالته الأصلية وذلك فيما عدا المئذنة التي اعاد بنائها السلطان لاجين في سنة ٩٦ هـ (١٩٦ م) - ويتميز جامع بن طولون بزخارف جصية من طراز جديد بدا ظهوره في عهد أبن طولون ويعتبر صدى لطراز الزخرف الجصية التي ازدهرت في مدينة سمراء عاصمة الخلافة العباسية في ذلك الوقت ، غير ان أسرة أبن طولون لم يكتب لها البقاء طويلاً ففي سنة ٩٦ هـ (٩٠٤م) أرسل المستكفى بالله قائده محمد بن سليمان الكاتب على رأس جيش فأقتحم القطائع وقتل بني طولون وخرب قصورهم ويقال أن محمد بن

سليمان هدم القصر وقلع أساسه وخرب موضعه ولم يبق له أثر ... وسكن محمد بن سليمان الفسطاط وتبعه في ذلك من جاء بعده من الولاه العباسيين والأخشيديين ، ولما إستولى الفاطميون على مصر في سنة ٣٥٨ هـ (٩٦٩م) أسسوا القاهرة في الشمال الشرقى بالفسطاط وحصنوها بالأسوار وقصروا الأقامة فيها على الخليفة وحاشيته وحرسه ورجال الحكومة وحرموا سكناها على سائر الشعب ..واستمر عمران القاهرة في إزدياد داخل أسوارها فأقيمت فيها المبانى الفخمة والأسواق الكبيرة والدكاكين التجارية المتعددة التي كانت ملكاً خاصاً للخليفة ويتراوح إيجارها بين دينارين وعشرة دنانير في الشهر ومن المفهوم أن هذا العمران قد إزدادت فرصته بعد أن بني بدر الجمالي أسواره الحجرية سنة ٤٨٠ه (١٩٨٧) وأضاف لمساحة القاهرة ستين فداناً أخرى ضمتها أسواره الجديدة ...(أنظر الخريطة).

#### ضم الفسطاط للقاهرة:

كانت الطامة الكبرى على الفسطاط حين أمر شاور بإحراقها في سنة ٥٥٥هـ (١١٦٩م) حتى لاتقع في يد عمورى ملك بيت المقدس حين طمع في الإستيلاء على مصر مماكان من جرائه أن تحولت الفسطاط إلى أطلال ، فقد بعث شاور إلى مصر بعشرين ألف قارورة نفط وعشرة الآف مشعل نار فرق ذلك فيها فأرتفع لهيب النار ودخان الحريق إلى السماء فصار منظراً مهولاً واستمرت النار تأتى على مساكن مصر لمدة أربعة وخمسين يوماً ..وعندما ولى صلاح الدين حكم مصر شرع في بناء سور يضم القاهرة والفسطاط وصار يطلق عليهما معاً إسم القاهرة .

### تأسيس القاهرة:

أسست القاهرة على يد الفاطميين في سنة ٩٦٩م، ثم اخذت تتسع على مر الزمن حتى شملت مدناً أخرى إسلامية مجاورة كانت كلها تقع جنوب القاهرة وهكذا فإن مدينة القاهرة الحالية تشمل بالإضافة إلى القاهرة التى اسسها الفاطمييون في سنة ٩٦٩م، مدن الفسطاط والعسكر والقطائع فضلاً عما اضيف إليها من الأرض خارج أسوار القاهرة — انظر الخريطة — ومما يلفت النظر أن مدينة القاهرة كانت منذ تأسيسها مدينة ذات طابع حربي يسكنها الجند ومن ثم كانت أسماؤها ترتبط بهذا المعنى إلى حد ما ، فنجد إسم الفسطاط له صلة بمخيمات الجند وإسم العسكر هو إسم الجند والقطائع يشير إلى الأقسام التي أقطعها أبن طولون لجنده..أما القاهرة فإسمها يرتبط بأمل الجند في قهر أعدائهم والإنتصار عليهم ، وما له دلالته أن إسمها كان في أول الأمر ( المنصورية) وقد صارت مدينة القاهرة على مر الزمن تتكون من أحياء لكل منها سماته الخاصة ، وأقدم هذه الأحياء يقع في الجنوب وأحدثها في الشرق والنيل من الغرب ذلك من ان القاهرة كانت تنمو بصفة خاصة نحو الشمال بسبب وجود جبل المقطم في الشرق والنيل من الغرب والجنوب شريط ضيق بين التلال والنيل.

### نظم الإسكان وتطورها:-

للعمارة الإسلامية شخصيتها وطابعها المميز الذى تتبينه العين مباشرة ، سواء أكان ذلك نتيجة للتصميم الإجمالي أم العناصر المعمارية المميزة أم الزخارف المستعملة ، وقد نبغ المهندس العربي في أعمال الهندسة المعمارية حيث وضع الرسوم والتفصيلات الدقيقة اللازمة للتنفيذ ولا شك ان كل هذا يحتاج منه إلى التعمق في علوم الهندسة والرياضة والميكانيكا ، وقد وضعت مؤلفات كثيرة في هذه العلوم ، كما سجل لنا التاريخ أسماء كثيرين من نوابغ المهندسين العرب الذين وضعوا تصميمات المباني العربية العظيمة....

ومن هذه المبانى فى العصر الإسلامى فى مصر – الدور والمساكن الخاصة – إن أغلب القصور والمنازل الاسلامية القديمة إندثرت تماماً ولم يبق إلا مارواه المؤرخون أو ماعثر عليه من بقايا .

### المسكن الفسطاطي: ٢٠٠هـ ٦٤١م

أطلال مدينة الفسطاط عام ٢٤١ م تعتبر مثلاً لتخطيط المدن الإسلامية في القرون الوسطى ، وقد أحتطت القبائل العربية مساكنها حول المسجد الجامع (مسجد عمرو) وتنقل لنا مساكن الفسطاط رغم إحتلاف تفاصيل تصميماتها ، إحساساً متحانساً عن ماهى هذه البيوت ، وبدراسة ما عثر عليه من بقايا هذه البيوت الفسطاطية نجد أنما تشترك بشكل واضح في عدة خواص ، فالبيت الفسطاطي بؤرته الفناء الداخلي المفتوح ، مربع او مستطيل الشكل وعلى جانب منه ثلاث عقود محمولة على اكتاف من الطوب ، ويكون دائماً العقد الأوسط أكبر من العقدين الجانبين أو تغطى هذه العقود رواق يؤدي إلى حجرة عميقة تسمى إيوان ، وعلى جانبيها حجرتين ثانويتين أو طرقات تؤدي إلى أجزاء المسكن ، اما الثلاثة أضلاع الأخرى من الفناء فغالباً ماتعالج بنفس الطريقة دون الحجرة الرئيسية ، ومن أهم المميزات المعمارية في البيوت الفسطاطية هي المداخل فدائماً مايكون المدخل عن طريق مجاز لا يسمح لمن في الخارج برؤية من بالداخل يؤدي هذا المجاز إلى طرقة تتصل بالفناء في احد جوانبه ، كذلك من أهم المميزات في مساكن الفسطاط هي النافورة الموجودة في وسط الفناء وفكرة النافورة من حيث تصميمها مرتبطة إرتباطاً وثيقاً بالمعتقدات الأساسية في الإسلام ، وبروح الفكر الشرقي ، ولا أدل على ذلك من بقاء هذه الفكرة وملازمتها للمسكن أكثر من العراق وسوريا ، ويعزو هذه الظاهرة إلى الإرتباط الوثيق الموجود بين هذه الحضارات قبل غزو العرب لمصر ، بل ويضع إحتمالاً أنه رعا كانت بيوت العراق وسوريا متأثرة في تصميمها أصلاً بالعامل العربي نتيجة الإتصال في التحارة وغيرها...

## المسكن في العصر العباسي : ١٣٢ه (٥٠٠م)

أختلفت عمارة القصور في الطراز العباسي عن الطراز الأموى بسبب إختلاف نظام البلاط ،ذلك لأن الأمويين كانوا مايزالون قريبين من صدر الإسلام ومن البداوة وتحكمهم فكرة المساواة بين الأفراد ولكن في ظل الخلافة العباسية ، تأثر العباسيون بنظام البلاط الفارسي ومن ثم بأبحة الملك ، ولذلك إتسعت قاعات العرش وكانت في الأغلب مغطاة بقبة مسبوقة بإيوان مقبي للزوار العاديين ، وكذلك إحتلف نظام البيوت .

### المسكن الطولوني :

أخذت المنازل منذ العصر العباسي تزداد إتساعاً وإرتفاعاً حتى صار إرتفاع أغلب الدور خمس طبقات وستا وسبع – وكل طبقة مساكن كاملة بمنافعها ومرافقها و أصبحت أكثر المباني تبنى بالأجر (الطوب الأحمر المحكوك) المثنت بالجبس أو بمونة الجير والحمرة في بعض المداميك والقصر مل (الرماد) يبنى في مداميك منتظمة فتوضع قوالب الطوب مسطحة في بعض المداميك وقائمة في مداميك أخرى بالتبادل ، أما الأساس فكان من الحجر في العصريين الأخشيدي والطولوني ، وداخل الدور شاع بياض الجدران بالجص الذي تحفر عليه بعض زخارف غاية في الإتقان ولم يكن الطابق الأرضى من المنازل مخصصاً للسكني عادة نظراً لرطوبة أجوائه فاتخذ كمخازن وكان مسقوفاً بعقود من الطوب الأحمر – ولم تخلو الدار من الفسقية واحواض لخزن المياه العزبة والحمام وقد كشفت حفائر الفسطاط أن هذه

الدور ترجع إلى القرن الرابع الهجرى ( العاشر الميلادى ) وهى لها نظام هندسى يقدم على محورين يلتقيان فى وسط الفناء وتختلف المغرف المحيطة من حيث المساحة وفى كل جانب من جوانب الفناء رواق ذو ثلاثة فتحات منها الفتحة الوسطى أوسع من الفتحتين الجانبيتين — وكان الفناء يتوسط الدار وهو غير مسقوف ليوفر للقاعة الكبرى الضوء والهواء وتتراوح مساحته مابين أربعة وخمسة أمتار ، وإن الرواق والقاعة وهما أهم جزء فى الدار قد اصبحا نظاماً شائعاً فى العمارة المدنية بمصر ، كذلك أثبتت حفريات الفسطاط أن بعض دورها كان يحتوى على فنائين منفصلين بحيث يمكن إعتبار كل فناء وسط دار قائمة بذاتها ومن المحتمل أيضاً ان يكون إحداهما مخصصاً للرجال والآخر للحريم ..أما الأيوانات وهى من المميزات المعمارية التي ترافق الفناء فقد وجدت فى تخطيط الدور ليسهل التنقل فيها من مكان إلى آخر حسب فصول السنة وساعات النهار.

### المسكن في العصر الفاطمي : ٣٥٨ هـ / ٩٦٩ هـ-٩٦٩ /١١٧١ م

إمتدت مرحلة العصر الفاطمي نحو مائتي عام ، وسادت روح الترف في هذه الفترة في كل شيء ، وكان مذهب الحاكمين هو المذهب الشيعي ، بينما كان أغلب الشعب يتبع مذهب أهل السنة..وكل مالدينا من معلومات عن قصور الفاطميين إنما إستقيناه من اقوال المؤرخين ، وفي قلب القاهرة الفاطمية نمت أول بذرة العمارة المدنية في تلك القصور الزاهرة التي انشأها جوهر الصقلي لمولاه المعز ورغم أن المقريزي قد أفاض في وصف هذه القصور الفاطمية في خططه إلا أننا لا نستطيع أن نحصل من هذا الوصف على التخطيط المعماري الكامل للقصر الشرقي للمعز أو القصر الغربي للعزيز أو قصر الأفيال وقصر الظفر وقصر الشوك وقصر الزمرد وقصر الحريم وغيرها ، ويظهر أن هذه القصور كلها كانت قاعات ومناظر شيدت في داخل سور القاهرة المحصنة وسميت ( بالقصور الزاهرة ) والحق معظمها بالقصر الشرقي ثم بالقصر الغربي كما شيد الفاطميون مناظر ودوراً احرى منها دار الضيافة ودار الوزارة ومنظرة الجامع الأجمر ومنظرة المؤلؤة ومنظرة البركة ومن الوصف العام لأحد القصور الفاطمية وهو الشرقي الكبير نراه يشتمل على أبواب تسعة فوق أنه كان يشغل مساحة تقرب من ٧٠ فداناً من جملة مساحة القاهرة البالغة ٣٤٠ فداناً والسراديب كانت تضيئها الأفنية الكبيرة غير المسقوفة أو الأفنية الداخلية الصغيرة وبعض هذه السراديب كان

أما عن مواد البناء المستعملة في العصر الفاطمي – فقد توسعت العمارة الفاطمية في إستعمال الحجر بجانب المادة الأساسية في البناء وهي الطوب الأحمر المغطى بكسوة جصية ذات زخارف محفورة ، وكان باكورة إستعمال الحجر في عمارة القصر الشرقي الذي أنشىء سنة ٣٥٨ ه وقد اشار إلى أحجاره الرحالة الفارسي ناصر خسرو عندما ذكر أغا أحجار محكمة الإنطباق بعضها على بعض حتى ليخيل للإنسان أنها منحوتة من صخرة واحدة.

### المسكن في العصر الأيوبي: (٥٦٧ هـ/١١٧٦ هـ-١١٧١ م/١٢٥٠ م)

إمتد حكم الأيوبيين لمصر ثمانين عاماً فقط ولم ينشأ تغيير فى الدور أو المساكن بقدر ماحدث فى العناصر المعمارية الأولى ، فقد حدثت تطورات معمارية هائلة فى المنشآت الحربية ، فقد عزم صلاح الدين منذ البداية على الأستقرار بالقاهرة الفاطمية فلم يشرع فى بناء مدينة جديدة بل أكتفى بأن يحيط القاهرة والقطائع والعسكر والفسطاط بسور واحد يحميها جميعا من اية غارات عدائية داخلية أو خارجية وتوج هذا القصر بقلعته الحجرية .

### المسكن في العصر المملوكي : ( ٦٤٨ /٩٢٣ هـ - ٢٥١٠م/١٥١ م)

على الرغم من الفوضى السياسية التي كانت تشيع في البلاد في ايام حكم المماليك ، إلا ان الثروة المعمارية التي خلفوها تعتبر تراثاً عظيماً تعتز به مدينة القاهرة ، وصفحة فخار في تاريخ العمارة الإسلامية كلها ، فكما إهتم المعمار بالمنشآت الدينية ونوع تصميمها وأعتني بحا فلم ينسى المنشآت المدنية التي تعتبر عنصر هام في مجال المعمار الإسلامي ، فأقام القصور والدور لسكن الأمراء والسلاطين إلا ان ماوصلنا منها قليل يعد على أصابع اليد الواحدة وذلك لتهدمها وإندثارها بفعل الزمن او بالأعتداء عليها بفعل الإنسان ذاته.

ومن القصور المملوكية التي مازالت بقاياها موجودة للآن قصر الأمير البن آق ٣٩هه-٢٩٣ه ( باب الوزير) وقصر الأمير قوصون (يشبك) حوالي ٣٧٨ه -١٣٣٧م ( خلف مدرسة السلطان حسن ) ومقعد الأمير بشتاك ٧٣٥ / ٧٤ه -١٣٣٩/١٣٣٤ م ( بين القصرين) ومقعد الأمير ماماى ٢٠٩هه/١٤٩٦م ( بيت القاضى ) بشتاك ٥٩٠ / ١٤٩هه المعربية ، والناظر لواجهات هذه القصور المتبقية والمحتفظة بكيائها يتبين أن المعمار لم يعتني بما مثلما فعل في المباني الدينية ، ولكنه فكر في طريقة أخرى يزين بما تلك الواجهات بوضع مشربيات بما ، وإن كانت هذه المشربيات تخرج عن فن المعمار إلى القائمين بفنون النجارة إلا ان القائمين بمذه الأعمال لا يفعلون شيء إلا بعد مشورة المهندسين ، منهم الذين يحددون مكان تلك المشربيات واتساعها بتلك الواجهات وهذة المشربيات تتكون من أحجبة خشبية مجمعة من قطع صغيرة من نحشب الخرط وهذه الظاهرة إمتازت بما بيوت وقصور القاهرة من العصر المملوكي ، وإستعمال هذه المشربيات يخدم ناحيتين الاولى هي أن جو القاهرة يميل للحرارة وخاصة في الصيف فهذه المشربيات تقوم بحجب أشعة الشمس وإن كانت تسمح بدخول الهواء من خلال فتحاتا التي تشبه ( نسيج الدانتيلا ) المشربيات تقوم بحجب أشعة الستر. وهذه المشربيات تحتل مساحات كبيرة من واجهات منازل القاهرة بل أنها تبرز عن أن يراها أحد من خلف هذا الستر. وهذه المشربيات تحتل مساحات كبيرة من واجهات منازل القاهرة بل أنها تبرز عن المامس ، وهذه المشربيات مكونة بتجميع برامق من الخشب المخروط مكوناً بأشكال هندسية بديعة ، تتخللها طيقان تفتح من أسفل حتى لا تعطى فرصة للحار أن يرى من بداخل المسكن في حالة فتح الطاقة .

وسبب تسمية المشربية بهذا الإسم يرجع لوضع أواني الشرب (القلل) بها ومن هنا جاء لها هذا الإسم ويوجد رأى آخر يقول أن سبب تسميتها بهذا الإسم جاء من أشرأب يشرأب مشرئب أى يطل من الشيء ، ومنها جاءت هذه التسمية ، وعلى كل فإن المشربيات تعتبر من الظواهر التي إمتازت بها دور القاهرة عن غيرها من المدن .

# المسكن في العصر العثماني : ٩٢٣ هـ/١٦٦هـ-١٥١٥م/١٨٤٨م

بعدما إنتصر السلطان سليم العثماني على السلطان الغورى في موقعة مرج دابق في ٢٢ هـ أصبح الطريق مفتوحاً أمام السلطان سليم إلى القاهرة وقد قابل مقاومة من طومان باى ولكنه إستطاع أن يجعل الوضع مستتباً ومكث بالقاهرة مدة بعدها وولى على مصر الأمير خاير بك نائباً عنه وكانت لهزيمة مصر على يد العثمانين أثره السبيء في حركة البناء بسبب أخذ السلطان سليم العثماني جميع الصناع المهرة والبنائين ومرخمين ونجارين وأرباب الصنائع من كل فن وترك القاهرة خالية إلا أن أبن الياس يذكر أن السلطان سليم شاه لما أخذ من مصر هؤلاء الجماعة أحضر غيرهم من أستنبول يقيمون بمصر عوضاً عن الذين خرجوا منها ، ونتج عن إحلال صناع أخرين أن ظهر طراز جديد مجلوب

من الخارج إلا ان بعد وفاة السلطان سليم وتولية أبنه سليمان الحكم عمل على تطعيم هؤلاء الصناع بأساليب ومهارات جديدة ظهرت في مباني القاهرة .

لاقت قصور ودور العصر العثماني الإهتمام الكبير وسارت تتبع التقاليد القديمة فيوجد الصحن الداخلي المكشوف تتوسطه فسقيه يطل عليها مقعد لجلوس أهل المنزل وقد عمل المعمار على توسيع مساحة المقاعد ونتج عنه بالتالي زيادة بوائكها التي تطل على الصحن – أما الأدوار العلوية فتطل على الفناء عن طريق مشربيات من خشب الخرط وتتكون الوحدة السكنية للمنزل من قاعة كبيرة عبارة عن أيوانين بينهما ...قاعة يتوسطها فسقية لتلطيف الجو الداخلي للمنزل وتلتف حول ذلك المحور الرئيسي بعض الملحقات من خزانات نومية وحجرات وحمام .

ومن التقاليد المتوارثة في منازل العصر العثماني ، المداخل المنكسرة وذلك حتى لايري المار مابداخل المسكن وهذا حتمية التقاليد الشرقية والتي أوجدت المشربيات ويطل على الفناء الداخلي الغرف الرئيسية الهامة وهي المقعد وبه باب حوله عقد محلى بالمقرنصات والنقوش الدقيقة التي تلاحظ أيضاً في سقف هذا المقعد بألوان زيتية متعددة وكان المقعد يخصص لجلوس الرجال في ليالي الصيف ، ويتصل المقعد عادة بالقاعة الكبرى التي تطل على الفناء أيضاً ، وهي كبقية قاعات الدار مقسمة إلى أيوانين بينهما جزء منخفض ( در قاعة ) وتخصص هذه القاعة لجلوس الرجال شتاءاً ، ويتوسط الجزء المنخفض من الدرقاعة قرص زجاجي من الألبستر الشفاف ، كان يستعمله صاحب الدار كمنضدة ، نقشت على حافة هذا القرص بعض الآيات القرآنية ويتوسط القرص نارجيلة وفي نهاية القاعة الكبري عادة مايوجد باب خشبي يؤدي إلى حجرة صغيرة مربعة تسمى بالخزانة وبما سلم داخلي وهي تماماً كالقاعة الكبري المخصصة للرجال..وما هو جدير بالذكر أيضاً موضوع إستغلال الحوائط بعمل دواليب داخلها حتى لاتشغل حيزاً داخل الحجرة نلاحظه الآن في العمارة الحديثة، كان هذا الموضوع مستعمالًا بكثرة في العمارة الإسلامية في مصر في العصور الوسطى، وهذا الموضوع هو إستغلال الحوائط بعمل دواليب داخلها Builin يستخدم أيضاً كعازل صوتي لفصل الحجرات ومنع تسرب الصوت ووصوله إلى الحجرات المحاورة الأخرى، حيث يعتبر الان من أهم مظاهر وعناصر العمارة الغربية الحديثة ولم يكتف المهندس العربي بإستخدام الدواليب لحفظ الملابس والأدوات المنزلية فحسب ، بل حاول أيضاً إختيار أبوابما لكي تكون تحفاً فنية رائعة ، فتظهر وكأنما لوحات مثبتة على الحوائط ، فكانت تصنع هذه الأبواب ( الضلف) من الخشب الثمين السميك المنقوش عليها بالحفر البارز زخارف نباتية محفورة ( أرابيسك ) في منتهى الدقة والأبداع ، وتحيط بالزخارف أشرطة من الكتابة الكوفية المزهرة أو بنقوش مصنوعة بطريقة اللاكيه..وكان من مميزات الدور الإسلامية المتأخرة هذه القاعات على السراديب والمخابىء السرية ، وكان المخبأ عبارة عن حجرة صغيرة ضيقة تؤدى إليها فتحة في أرضية القاعة مغطاه ببلاطة كبيرة بحيث يستوى مع أرضية الحجرة فيصعب تمييزها أو الإهتداء إليها ، ومن المحتمل أن يكون الغرض من هذا المخبأ هو الإلتجاء إليه عند الخطر ، أو لحفظ المقتنيات الثمينة به في حالة حدوث فتن أو إضطرابات بالخارج ، والتي ماكانت تتعرض إليها البلاد كثيراً في العصر العثماني ..وبالدور الأرضى سلم رئيسي في نماية الدرقاعة يؤدي إلى الدور الأول إلى حجرة صغيرة على يسار الصاعد ، عند مدخلها حاجز خشبي يلي الباب مباشرة ، وبالحجرة شبابيك من الجبس ( قمرات) ذات زجاج ملون مزخرف برسوم متعددة على شكل طيور وأزهار وزخارف هندسية جميلة ، وتؤدى هذه الحجرة إلى حجرة القراءة ثم حجرات النوم وحجرات الحريم ، ثم حديقة السطح ROOF GARDEN والتي تعتبر الآن من أهم مظاهر العمارة الحديثة في العالم وكانت حجرات الحريم الداخلية بهذا الطابق تصمم بطريقة تجعلها تشرف على قاعة الاحتفالات أو القاعة الكبرى بالدور الارضى وذلك من خلال

مشربيات جميلة كانت تعرف بإسم ( المغانى) والتي كانت تجلس خلفها المغنيات يصدحن بأصواتهن الجميلة والموسيقى العربية الأصيلة تشغف آذان الحاضرين بالطابقين كما تتمكن سيدات الدار وضيوفهن من رؤية الرجال خلال المشربيات وتشاركهن عن بعد سمرهم ومرحهم بمنجاة عن الأعين .

ومن أهم الخواص المعمارية السكنية الهامة للمساكن هو مانلاحظه من عدم وجود حجرات مخصصة للنوم أساساً ، بل كانت تستعمل كل الحجرات للمعيشة أثناء اليوم والنوم بحا ليلاً ، واهم مانلاحظ أيضاً في تصميمات هذه المساكن هو تأكيد الرغبة الأكيدة في الإنتظام ، أن الهدف الرئيسي للمهندس المعماري العربي في ذلك الحين هو جعل المسكن خاص PRIVATE ورطباً قدر الإمكان ، وتأكيد الإستجابة الحقيقية إلى إحتياجات ومطالب ذلك العصر ، والإرتباط الوثيق بين فلسفة الشرق والفكر الإسلامي من ناحية والحلول المعمارية الأساسة لهذه المساكن المنفصلة ( مساكن العائلة الواحدة ) متمثلة في الفناء الداخلي والنافورة من ناحية أخرى ، فالفناء الداخلي في المسكن العربي معالجة معمارية تحجب عن المساكن كل عوامل الطبيعة الخارجية ، وتترك له التمتع المطلق بالسماء وحدها ، والسماء في بلادنا في الشرق العربي هي العنصر الطبيعي الوحيد الذي لاتشوبه قسوة ولا حدة ، وبذلك فالفناء الداخلي معالجة معمارية ناجحة نابعة من بذور الفكر الشرقي وإستجابة صريحة لمقتضيات مناخنا .

أما النافورة فهى دائماً مربعة ثم تتحول إلى مثمن فتردد شكل القبة والمقرنصات بالإضافة إلى ماللنافورة من أثر فعال فى تنظيف وترطيب جو المسكن العربي ، من ذلك نرى أن المسكن العربي تأثر بالتقاليد والنظم والعادات العربية وأهمها حجاب المرأة المسلمة ، ولذلك خصص مدخل للرجال وطابق خاص بهم ، وآخر للنساء وتم تغطية الشبابيك بالمشربيات التي تحجب الناظر من خلفها وعلى ذلك إتبع فى التصميم الأسس والشروط الآتية :-

- ١- تخصيص حجرة رئيسية هامة تواجه الشمال البحرى وتطل على الفناء الداخلي الذي كان يعتبر عنصر أساسي في التصميم .
  - ٢- مراعاة أن تكون الفتحات والشبابيك المطلة على الشارع ضيقة وجلساتهم مرتفعة .
- ٣- أن يؤدى المدخل المخصص للحريم إلى فناء سماوى آخر إذا تيسر ذلك ، أو ان يؤدى إلى أبعد ركن من أركان
  الفناء الرئيسى للمسكن .
- ٤- أن يحتوى الدور الأرضى على حجرة الإستقبال للرجال متسعة منمقة مذدانة بالزخارف العربية ، وعادة ماكانت تسمى ( بحجرة العفش) ومقعد وحجرة إنتظار وحجرات للخدم ومطبخ ودورة مياه ويسمى هذا الطابق ( السلاملك) .
- ٥- أن يحتوى الدور الأول على قاعات إستقبال خاصة بالسيدات وحجرات المعيشة والنوم ، ويسمى هذا الدور ( بالحرملك ).

وأهم مساكن العصر العثماني بيت الكريدليه ١٦٣٢م ويقع هذا المنزل أمام مدخل جامع أحمد بن طولون الشرقى ، ومنزل عبد الوهاب الطبلاوى والمعروف الان بمنزل " السحيمي" بالدرب الأحمر بالجمالية وبني عام ١٤٨٥ م ومنزل كتخدا السنارى بالسيدة زينب وبني عام ١٧٤٤م ، وغيرها من المساكن الإسلامية التي بنيت في هذا العصر وبقيت لكى تكون نموذجاً لما كانت عليه البيوت الإسلامية من اصالة لتلائم الحياة العربية والطبيعية الشرقية ، والبيئية ، والعادات والتقاليد الإسلامية ...

#### الوكالة والربع والخان:

بدأت تظهر في مصر بوادر عمارة جماعية جديدة تخدم طبقات الصناع وصغار التجار ، وتحاول تحقيق رغباتهم ومن هنا وجدت الوكالة ووجد الربع..

#### الوكالة (الفنادق):

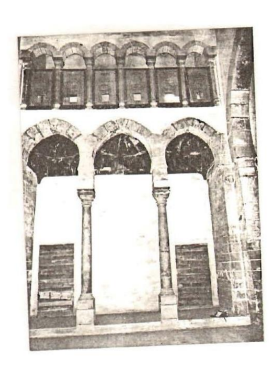
والوكالة عبارة عن فندق يحوى شققاً صغيرة مصممة على عدة طوابق بدلا من الحجرات المنفصلة وهذه الشقق هي نفسها التي إتخذتما اوروبا وأمريكا والمعروف بإسم الدوبلكس.. والوكالة تتكون من مخازن منفصلة بالدور الأرضى وتطل على فناء داخلي مفتوح كما تضم جميع المرافق والخدمات اللازمة لمثل هذه الأغراض ، أما الطوابق العلوية فهي مخصصة للشقق السكنية وتطل على نفس الفناء ، وكانت تخصص هذه الوكالات لإقامة صغار التجار في مواسم التجارة ممن يحضرون من مختلف القرى المجاورة مع عائلاتهم لقضاء موسم التجارة في المدن الكبيرة ، فتقيم هذه العائلات في الوكالات وتخزين البضائع في هذه المخازن الموجودة بما ، حتى ينتهي كل تاجر من بيع بضاعته ثم يرحل....

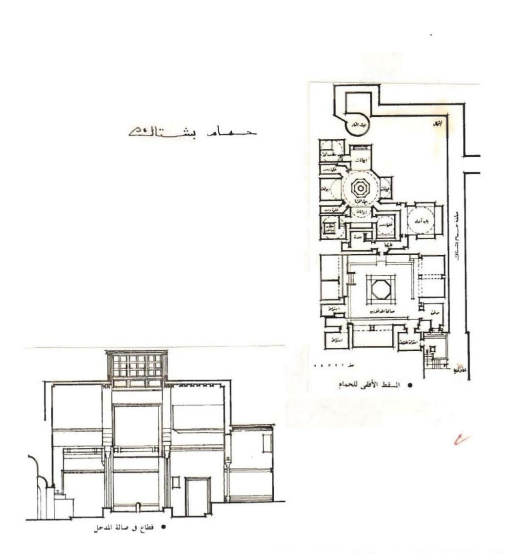
# الربع:

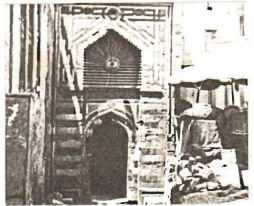
كان الربع يخصص اصلاً للصناع وأصحاب الحرف وكان الدور الأرضى يحتوى على ورش ومحلات والمرافق والخدمات اللازمة ، والطابقان العلويان يحتويان على شقق منفصلة كل شقة مكونة من حجرة أو حجرتين ومطبخ ودورة مياه لعائلات الصناع أصحاب هذه المحلات ، وتشبه هذه الشقق إلى حد كبير مثيلاتها بالوكالات ، وتؤدى إليها عادة طرق متصلة في أحد نهايتها يوجد سلم واحد يؤدى إلى الشارع ..وقد إنتشرت الفنادق بصفة خاصة في العصر الأيوبي لزيادة التبادل التجارى بين المعسكرين الإسلامي والأوروبي ، وكانت تسمى هذه الفنادق بالخانات أو الوكالات أو الربع ، وهي عبارة عن أبنية تتكون من عدة عناصر مختلفة ، كل عنصر معمارى له وظيفة خاصة به وحدة المباني تطل على فناء داخلي ( باثيو) وتتكون من عدة طوابق ، فالطابق الأرضى مثلاً خصص لحفظ البضائع للتجار الوافدين أو لعرض السلع التجارية المعدة للبيع أو التبادل ، بالإضافة إلى أماكن مخصصة للدواب .

أما الطوابق العليا فكانت عبارة عن غرف نوم مستقلة ومعدة للنزلاء ولا يزال بالقاهرة أمثلة قليلة من هذه الوكالات أو فنادق العصور الوسطى ، مثل وكالة الغورى بالقرب من جامع الأزهر (10.6-0.0 م ) — ووكالة بازرعا بشارع باب النصر بالجمالية .

قمس الأحسير بشتاك.

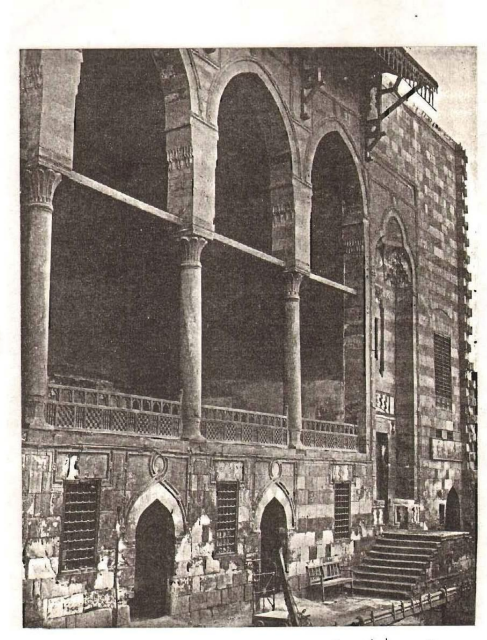




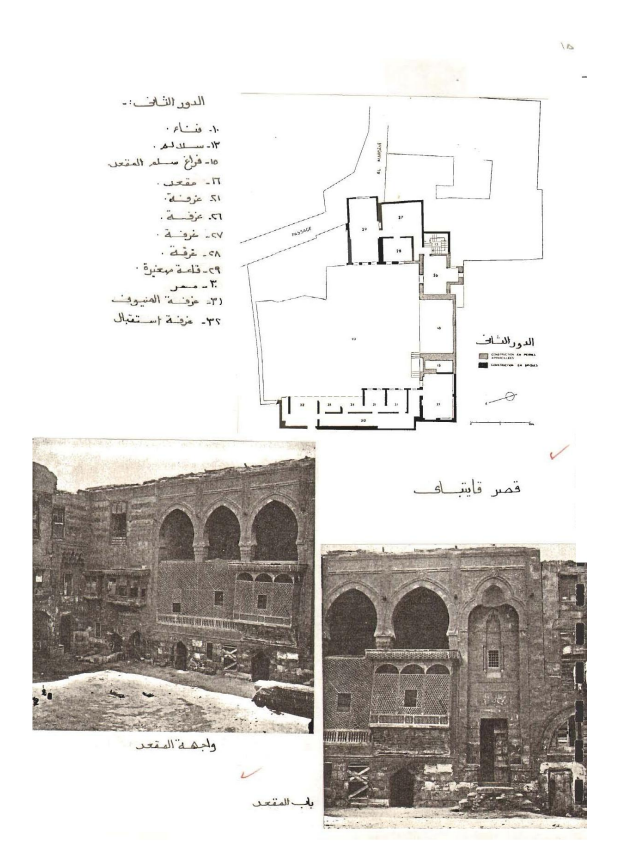


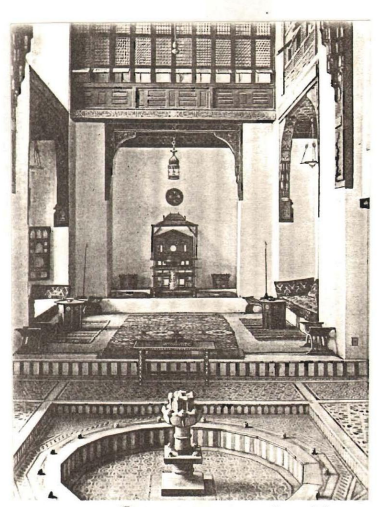


مقعد ماماك : باب المدخل إلى المقعد والصالات الملحقة .

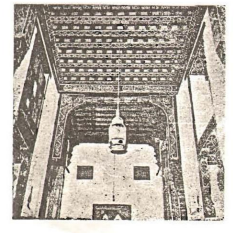


مقعد مامای : منظر خارجی للمقعد : جالبوی وباب آثری

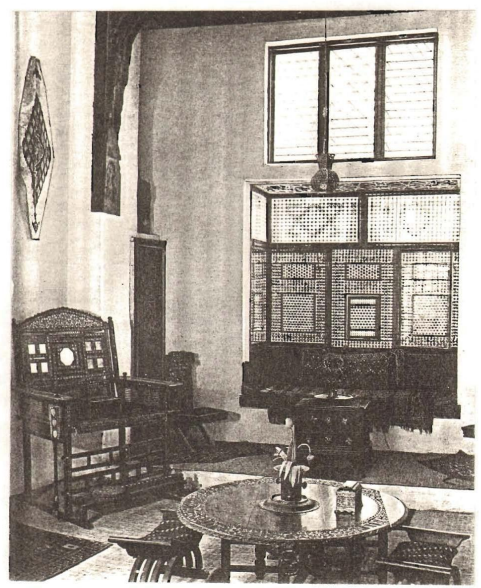




حجرة إستقبال مخصصة للرحبال بمنزل الكركيدلية بالحى الطولولات الفستية ونا فوق المعياه ف وسيط الحجرة لترطيب جو الغوضة أثناء الصيف

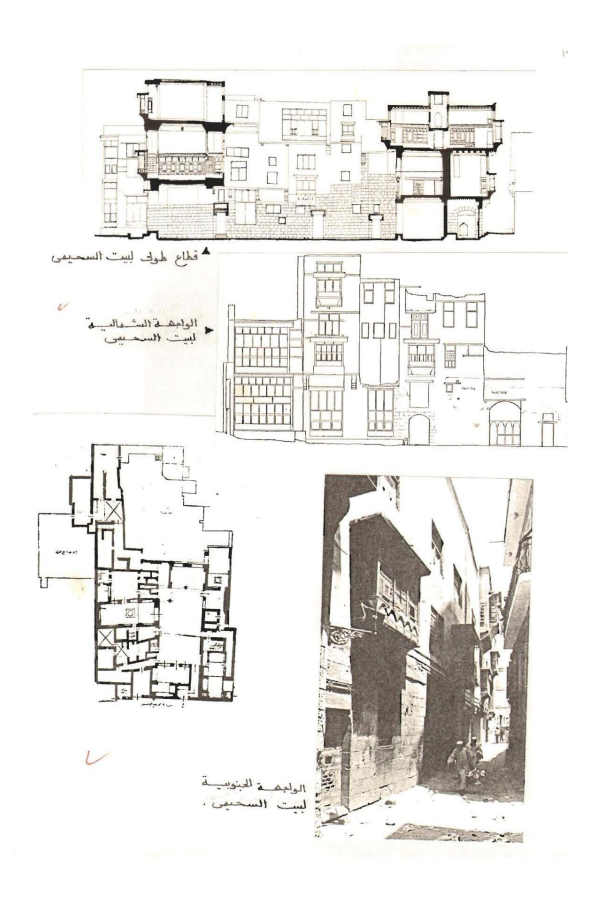


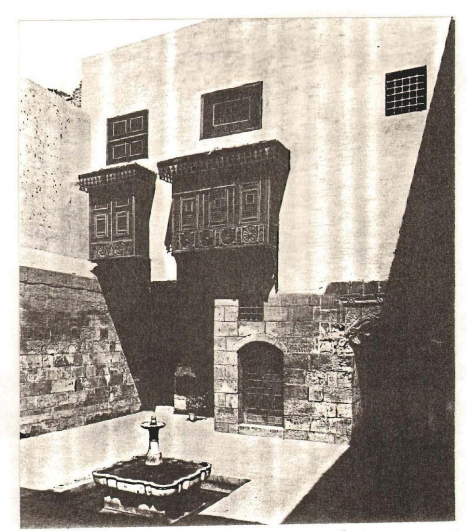
قاعد بمنزل آمنة ننت سالم



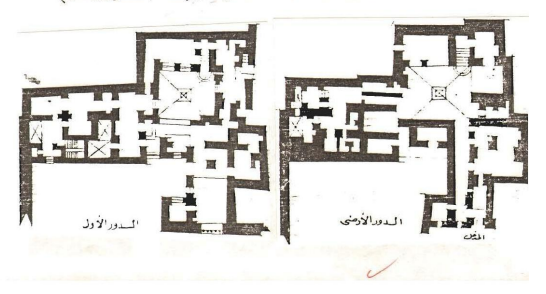
الحرملاء في بيت الكرب لية

L





منزل ابراهيم كتف السنارف - السيدة زينب (منظور داخلي)





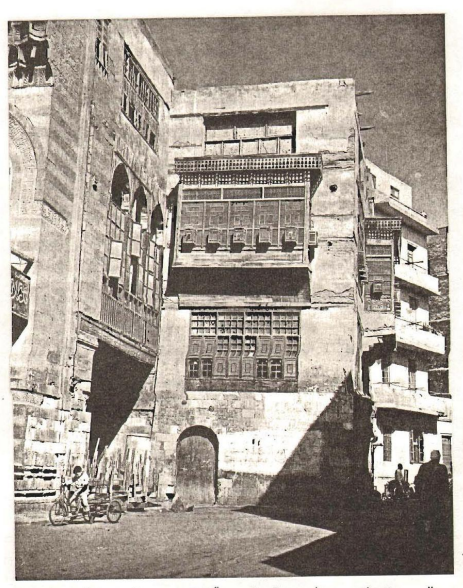
وكالــــة بازىعـــــــة . - الواجهــة الســــمالىــة .



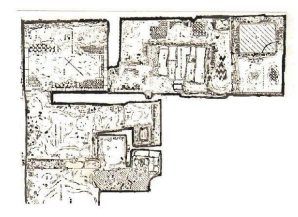
منظر حبوب لوكالمة بازرعة.



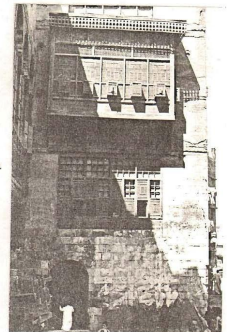
الحسوش الداحسات لوكالسة سازريسة .



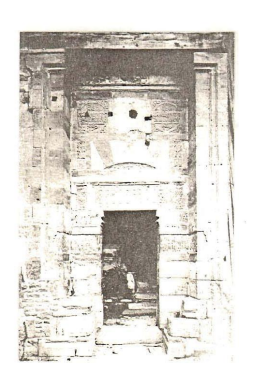
قمس الرزاز - واجهة خارجية للتمس بمشرسية فوق الباب الشانوك



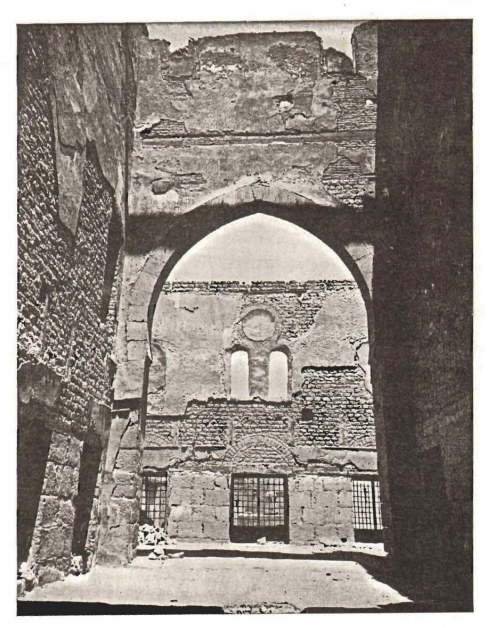
بيت الـرزان : مستمل توضيحى للـ مـامـ الرئيسـى



بست الرزاز :



المدخل الرئيسى لبيت الرزاد



قمس خاير مبك :-

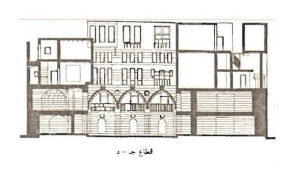


L

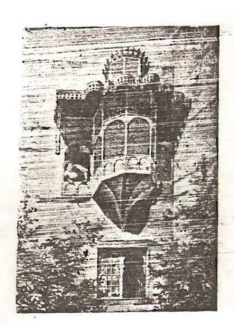




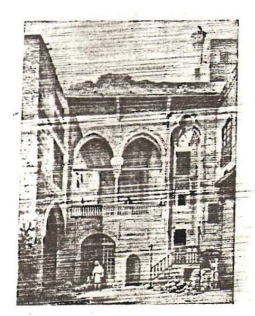




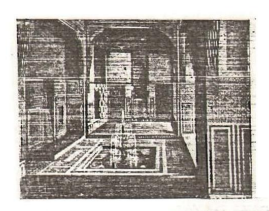
0



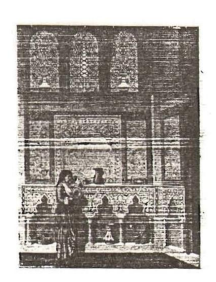
(شکل ۱۳۰) منشر مشربیة ( عن بریس دانن )



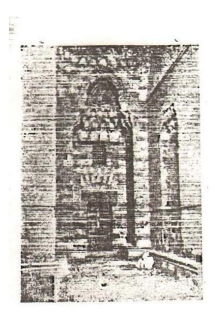
(شكار ۱۳۱) مقعد بيت الامير (عن بريس دافن)



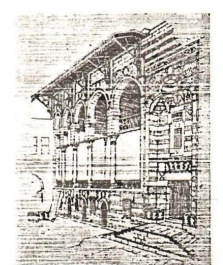
( شكل ١٢٨ ) منفرة – وفي الوحف الدرقاعة وب نافورة للمبند ( عن بريس هافن



(شکل ۱۲۹ ) منظر صفة نی قاعة استقبال (عن بریس دافن)



(شکن ۱۲۳) منش قصر پلیپن ( ۱۳۲۷ هـ – ۱۳۲۷ م) ( عن کریزول ) محملوکی



(شکر ۱۳۷) مثمد الأمیر مامای المعروف ببیت انقاضی (عن بریجز)

#### تطور العناصر المعمارية ومواد البناء في العصر الإسلامي:

تزخر القاهرة بروائع العمارة التي أقيمت لتخدم أغراض عدة فنحد المساجد والشوارع والخانقاوات والمشاهد والضرحة كذلك نجد أن القصور والأربعة والدور والبيوت أيضاً نجد الوكالات والخانات والحمامات والكتاتيب والأسبلة والبيمارستانات والأسواق والقناطر والسدود كذلك الأسوار والبوابات والقلاع والأبراج ، هكذا أصبح من يشاهد عمائر القاهرة إنما ينعم بمعرض لفن البناء وتطوره على طول المدى التاريخي لهذه المدينة العظيمة.

ويثير إنتباهنا في عمائر القاهرة روعة المآذن والعقود والقباب والمقرنصات الحجرية والأعمدة الرخامية ذات القواعد والتيجان الحجرية المتنوعة والمداخل والواجهات المواشاة بالمقرنصات الحجرية والمشربيات الخشبية المنقوشة وشبابيك الحص المحفور كذلك تعتبر من مميزات المعمار بالقاهرة القاعات الفسيحة عالية الأسقف والمزدان بأشرطة من النقش الكتابي ، والنافورات المصنوعة من الرخام والفسيفساء الرخامية المتعددة الألوان ، كما يدهشنا أيضاً تلك النسب الرشيقة للعناصر المعمارية بحيث لا يمكن إستبدال عنصر بآخر أو تغيير طوله أو عرضه دون أن يشوه ذلك من تناسق البناء أو يفسد تكوينه .

#### المسجد وتطوره وتشعب وظائفه:

#### ١ - الفتح الإسلامي : (٢١ه - ٦٤٢ م)

عندما فتح عمرو بن العاص مصر كان مسجده الجامع هو باكورة المعمار في فسطاط مصر ، وتبعاً لطرازه إختطت القبائل العربية مساكنها حوله ، ومسجد عمرو بن العاص الجامع يعتبر من المساجد العتيقة وهو اقدم مساجد أفريقيا وتعتبر تسميته بالعتيق تشريفاً له لأنها شهادة له بالأصالة وإمتداد العمر في خدمة الجماعة الإسلامية .

# جامع عمرو بن العاص: ٢١ هـ ٦٤٢ م

أنشىء على شاطىء النيل الشرقى فى منطقة بما اشجار وكروم ، وكان يشغل مساحة طولها خمسة وعشرون متراً وعرضها خمسة عشر ، وكان يحدد قبلته عمد قائمة بصدر الجدار وكان له بابان فى كل من جوانبه فيما عدا جدار القبلة وفى شرق الجامع كان يقع دار عمرو بطول يساوى طول المسجد من قبليه إلى بحرية وكان بين دار عمرو والمسجد طريق عرضه نحو ثلاثة أمتار ونصف وتخطيط المسجد والدار والعلاقة بينهما مستوحاة من مسجد الرسول صلى الله عليه وسلم وداره فى المدينة ..ولقد توالت على جامع عمرو كثير من العمائر حتى أنه لم يبق من الجامع الأصلى الذى بناه عمرو غير بقعة من الأرض التى شيد عليها ، وتوجد هذه البقعة فى رواق القبلة فى النصف الشمالى من المسجد أى على يسار الواقف أمام المحراب الأوسط ومتجها نحو القبلة ، ويمثل جامع عمرو أقدم الطرز المعمارية لبناء المساجد واهمها ، وهو الطراز المشتق من عمارة الحرم النبوى الشريف : أى طراز الجامع الذى يتألف من صحن مربع أو مستطيل يحف به من جوانبه الأربعة أروقة أعمقها رواق القبلة وصحنه غير متسع .

وكان المسجد مفروشاً بالحصباء ومسقوفاً بالجريد والطين وترتكز سقوفه على سوار من جذوع النخل ، ومن الطبيعي ألا يكون بالجامع عند إنشائه مئذنة أو محراب مجوف اذ لم يكونا معروفين في المسجد

النبوى الشريف أو فى مسجد آخر فى ذلك الوقت وقد استخدم عمرو بن العاص منبراً يخطب فوقه وحينما بلغ أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أرسل إلى عمرو يأمره بكسره ومن المرجح أن هذا المنبر كان على مثال المنبر الذى صنع للنبي صلى الله عليه وسلم سنة سبع أو ثمان بعد الهجرة وكان يشتمل على ثلاث درجات فقط.

ولم تقتصر وظيفة جامع عمرو بن العاص – بل كان أيضاً مركز الإدارة والقضاء والإفتاء والتدريس وغير ذلك من أمور الدين والدولة وأشتهر بصفة خاصة كمركز للعلم ...

### ٢- العصر الأموى: ٥٣هـ -٦٧٣م:

على الرغم من أن العمائر التي تمت في العصر الأموى لم يصلنا من آثارها شيء فإن معمار هذا العصر كان له أثره في تطور عمارة المسلمين فحدث تطور لجامع عمرو وتطور في العمارة بصفة عامة .

#### جامع عمرو بن العاص:

أضيفت إلى رقعة المسجد عمائر وزيادات فى عصور مختلفة وقد حدثت أولى هذه العمائر سنة همه (٦٧٣م) فى عهد مسلمة بن مخلد الأنصارى والى مصر من قبل الخليفة معاوية بن أبى سفيان ، وكان سبب هذه العمارة أن المسجد ضاق بالمسلمين فشكوا إلى مسلمة فكتب هذا إلى معاوية فبعث معاوية يأمره بالزيادة فى المسجد ، وهدم مسلمة المسجد وزاد فى مقدمته أى عند الجانب المواجه للقبلة وأضاف رقعة أمام هذا الجانب صار الناس يصطفون فيها ، كما زاد فى الجامع من شرقيه مما يلى دار عمرو بن العاص حتى ضاق الطريق بينه وبين الدار ، وقد تم تجميل المسجد وذلك عن طريق كسوته بطلاء وزخرفة جدرانه وسقوفه وفرش أرضه بالحصر بدلاً من الحصباء .

ومن التطور الكبير الذى ظهر فى المسجد فى العصر الأموى هو تزويده بوحدة معمارية جديدة صارت فيما بعد أحد المعالم المهمة فى تصميم المساجد ألا وهى المئذنة ، فقد بنى أبن مخلد أربع صوامع ليلقى منها آذان ونقش أسمه عليها وأمر مسلمة بأن يؤذن المؤذنون منها فى وقت واحد .

ونلاحظ أن عمارة جامع عمرو قد تبعت فى مظهرها وتطورها عمارة المسجد النبوى الشريف بالمدينة ، فكما زود الحرم النبوى فى عهد الوليد بمحراب مجوف زود جامع عمرو أيضاً بمحراب مجوف ، كذلك شمل جامع عمرو فى تصميمه العام الصحن الذى يحف به أربعة أروقة أعمقها رواق القبلة ، كذلك إدخال أول نموذج للمآذن والعناية بتجميل الجوامع ، وكان للعصر الأموى آثره فى عمارة المساجد فى مصر ، وفى سنة ٩ هـ موزج للمآذن والعناية بتحميل الجوامع عمرو منبراً من الخشب وقد تبع ذلك إدخال المنابر فى قرى مصر فى عهد عبد الملك بن موسى بن نصير والى مصر من قبل الخليفة مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين فى سنة ١١٢ه (٧٤٩م)

### ٣- العصر العباسي : ١٣٣هـ (٢٥٠م) :

فى سنة ١٣٣ه (٧٥٠م) دخل صالح بن على قائد العباسيين مصر متعقباً مروان بن محمد آخر الخلفاء الأمويين والذى قتله العباسيون فى أبو صير بإقليم الفيوم وبذلك إنتهت الخلافة الأموية وأستقر الأمر للعباسيين وأسندت إمارة مصر إلى صالح بن على ..

وكان من أهم المشروعات المعمارية التي قام بحا الوالي العباسي الجديد عمارة جامع عمرو ، وقد ضمت عمارة صالح بن على في جامع عمرو توسعة الجامع من الشمال الغربي اى من ناحية الجانب المواجهه للقبلة حيث أضاف إليه مساحة أقام فيها أربعة أروقة موازية لجدار القبلة كما فتح في هذه الزيادة في الجانب الشمالي الشرقي للجامع باباً جديداً صار يعرف بإسم باب الكحل وبذلك صار في الجانب الشمالي الشرقي (الأيسر) للجامع خمسة أبواب وقد أستلزمت هذه الزيادة إدخال دار الزبير بن العوام رضى الله عنه في المسجد بالإضافة إلى دار عبد الله بن عمر في الشمال الغربي والتي سبق إدخالها في المسجد في عهد قرة بن شريك ، وحتى ذلك الوقت كان جامع عمرو هو المسجد الجامع الوحيد في الفسطاط كما كان يحظى بحب أهل مصر الذن كانوا يتباركون به ويستمعون فيه إلى الوعظ والأرشاد ، وفي عام ١٦٩ ه شيد جامع آخر على يد الفضل بن صالح بن على أثناء ولايته على مصر من قبل الخليفة العباسي في مدينة العسكر الذي أسس صالح بن على وابوعون عبد الملك بن يزيد في الموقع الذي نزلا فيه بعسكرهما في شمال الفسطاط أثناء مطاردتهما لمروان بن محمد (آخر الخلفاء الأمويين ) ولم يكتب لجامع العسكر بالبقاء إذا خرب بخراب العسكر.

وفي عام ١٧٥ه أضاف الأمير موسى بن عيسى الهاشمي والى مصر العباسي من قبل الرشيد إضافة في مؤخرة الجامع عند الجانب المواجه لجانب القبلة وقد أدت هذه الزيادة أن ضاق الطريق أمام الجامع فأخذ الوالي الدار المواجهة للجامع ووسع بما الطريق ، وفي عام ٢٠٠هـ ذاعت شهرة جامع عمرو بإعتباره مكاناً للدرس والتعليم حتى أن الأمام الشافعي عندما قدم إلى مصر في ذلك العام ألقى فيه دروسه في الفقه ، وعرف المكان الذي كان يلقى الإمام الشافعي فيه دروسه بزاوية الإمام الشافعي ، وفي عام ٢١٢هـ (٨٢٧م) أجريت العمارة الاساسية في جامع عمرو على يد عبد الله بن طاهر والى مصر من قبل الخليفة المأمون وقد أتم هذه العمارة عيسى بن يزيد الجلودي بعد سفر عبد الله بن طاهر إلى بغداد بنفس العام ، فبعد أن كان عرض الجامع صغيراً جداً بالنسبة لطوله فقد أضاف عبد الله بن طاهر إلى الجامع من الجانب الأيمن ( الجنوبي الغربي ) مساحة تعادل مساحته قبل العمارة ، وبذلك تضاعفت مساحته وحدث توازن بين طوله وعرضه .. وتعتبر عمارة عبد الله بن طاهر أهم العمائر التي أجريت بجامع عمرو سواء من الناحية الآثرية أو من الناحية المعمارية ، وبمذه العمارة إستقرت حدود الجامع حتى الوقت الحاضر ، وصار الجامع على هيئة مربع منتظم تقريباً طوله نحو ١٢٠ م وعرضه نحو ١١٠م كما ظل الجامع محتفظاً بتصميمه دون تغير ، وقد إتضح من البحوث الدقيقة أن الجامع كان مشيداً بالأجر أو الطوب وأنه كان يشتمل عي ثلاثة عشر باباً : منها خمسة في الجدار الشمالي الشرقي (الأيسر) وأربعة في الجدار الجنوبي الغربي ( الأيمن) وثلاثة في الواجهة الرئيسية الشمالية الغربية ، وباب الخطيب في جدار القبلة. وكان الجامع يتألف من صحن تحف به أروقة أربعة تشتمل على صفوف من العقود ترتكز على أعمدة وتمتد موزاية لجدار القبلة.. وكان كل من رواق القبلة والرواق المواجه له يشمل على سبعة صفوف من الاعمدة يحتوى كل منها على عشرين عمودا أما الرواقان الجانبين فكانت صفوف أعمدتها يشتمل كل منهما على أربعة أعمدة ، وكان صحن الجامع يحف به أربع بوائك أو صفوف من العقود ترتكز على أعمدة وكانت كل من بائكة رواق القبلة والبائكة المواجهة لها تشتمل على أثني عشر عقداً في حين كل من البئاكتين الجانبيتين تشتمل على ثمانية عقود ، وكان بجدار القبلة ثلاث محاريب إحدهما في منصف الجدار وهو المحراب الكبير وكان من عمل عبد الله بن طاهر ، وقد ذكر البعض أن هذا المحراب والمنبر بجواره قد أقيما مكان فسطاط عمرو بن العاص نفسه، أما المحراب الثاني فكان على يميمن المحراب الأوسط وكان هو الآخر من عمل عبد الله بن طاهر ، أما المحراب الثالث فكان إلى يسار المحراب الأوسط وكان يرجع إلى عهد قرة بن شريك سنة ٩٣هـ.

ومن الآثار التي تنسب إلى عبد الله بن طاهر بعض الشبابيك القديمة بالجدار القبلي وبالجدار الجنوبي الغربي ( الأيمن ) وبفضل هذه الشبابيك صار في الإمكان تصور تصميم شبابيك جامع عمرو في عهد عبد الله بن طاهر وطريقة بنائها ، ويرى المرحوم محمود أحمد أن الشباك ( كان يتكون من فتحة مستطيلة يعلوها عقد قريب من نصف دائرة سعته أصغر من وسط الفتحة ومتكيء بطرفيه على طبلية ( أو وسادة ) من الخشب محمولة على عمودين قائمين عند منتصف سمك جدار الشباك وحاملين أيضاً طبلية أخرى من الخشب ممتدة بقدر سعة العقد ويقسم الشباك الجص المركب بوسط السمك إلى قسمين أحدهما أسفلها بإرتفاع الفتحة المستطيلة والآخر أعلاها ومحمل عليها ومغط للعقد وكان كل شباك تكتنفه طاقتان مسدوتان.

ومن الملاحظ أن هذا النظام استعمل فيما بعد مع بعض الإختلاف في شبابيك جامع أحمد بن طولون وكذلك في الشبابيك الباقية التي كشف عنها في الجامع الأزهر، كما لاحظ الدكتور فريد شافعي أنه قد استعمل نوع من العقود المدببة بقيت نماذج منه فوق الشبابيك الصغيرة في جدار القبلة وحول الطواقي الزخرفية للحنيات في أعلى الجدار الأيمن ( الجنوبي الغربي ) عند الطرف الغربي ويرى الدكتور فريد شافعي انه من المحتمل ان تكون هذه العقود من النوع المدبب ذي المركزين وانها بذلك تمثل أقدم أمثلة العقد المدبب في العمارة الإسلامية في مصر.

كذلك ينسب إلى عهد عبد الله بن طاهر طريقة لبناء العقود (بجنزير) أى حلقة من صنحات من قوالب الأجر تتجه بطولها نحو مركز قوس العقد (أى جنزير من طوب على سيفه ويعلوه آخر من طوب على بطنه) وقد أستعملت هذه الطريقة من قبل فى بناء عقود قصر المشتى وقصر الطوبة فى صحراء الشام اللذان يرجعان إلى العصر الأموى كما أستعملت فيما بعد فى عمائر سامرا وفى جامع سامرا الكبير .. ومن الآثار التى تنسب إلى عهد عبد الله بن طاهر أيضاً بعض الوسائد الخشبية (طبالى) التى تعلوها تيجان أعمدة فى الركن الأيمن من رواق القبلة ، وفى بعض الشبابيك القديمة فى الجدارين الجنوبي الغربي والشمالى الغربي ويزين هذه الوسائد زخارف محفورة من شريط من لفائف متجاورة من الورق النباتية يخرج منها وحدتان من ورقة العنب الخماسية ومن زخرفة نباتية أخرى محورة تتألف من ثلاثة أو أربعة من الوريقات النباتية التى تنتهى كل منها بثلاث شعب ، وتملأ هاتان الوحدتان بالتبادل اللفائف المتجاورة وثما يسترعى الانتباه ان هذه الزخارف قريبة الشبه من زخارف الفسيفساء بقبة الصخرة وبعض الزخارف الجدارية بالمسجد الأقصى فى القدس .

ولم تقم بالجامع منذ سنة ٢١٦ ه حتى دخول الفاطميين مصر في سنة (٣٥٨هـ ٩٦٩م) أية عمائر مهمة تغير من معالمه تغييراً جوهرياً ..ومع ذلك أضيفت في سنة ٢٣٧ه زيادة على يد الحارث بن مسكين عند توليه القضاء من قبل المتوكل على الله ، إذا امر ببناء رحبة إلى جانب جدار الجامع الأيمن ( او الجنوبي الغربي) ليتسع بما الناس ، وقد صار الناس يتبايعون فيها يوم الجمعة ، وقد اضيف إلى هذه الرحبة في سنة ٣٥٧ه رواق مقداره تسعة أذرع أو حوالي ستة امتار ونصف وقد بدأ بناء هذا الرواق على يد أبي بكر محمد بن عبد الله الخازن وتم في سنة ٣٥٨ه ، وكذلك أضيفت إضافة ثانية على يد أبي ايوب أحمد بن محمد بن شجاع أحد عمال الخراج في عهد أحمد بن طولون ، وكانت الزيادة أمام واجهة الجامع الرئيسية وصارت تعرف برحبة أبي ايوب ، وكان في

غربيها محراب ينسب إلى ابي أيوب ايضاً ، وكان جامع عمرو يشمل على بيت المال الذى وصفه الرحالة أبن رستم الذى زاره فى القرن الثالث الهجرى ووصفه فى كتابه " الأعلاق النفيسة " بأنه يقع أمام المنبر ، وانه على هيئة حجرة فوقها قبة ترتكز على اعمدة من حجارة ، وكان منفصلاً عن سطوح المسجد ولا يمكن الوصول إليه إلا عن طريق قنطرة من الخشب كانت تجر بالحبال حتى يستقر طرفها على سطح المسجد ، وكان له باب من حديد بأقفال ، وواضح من هذا الوصف أن بيت المال كان يقع فى رواق القبلة إلا انه يبدو أنه لم يأت القرن الخامس الهجرى حتى كان بيت المال قد نقل إلى الرواق المواجه لرواق القبلة ، وفى عهد خمارويه بن أحمد بن طولون إحتاح جامع عمرو حريق فى سنة ٥٢٧ه (٨٨٨م) دمر معظم عمارة عبد الله بن طاهر فأمر خمارويه بعمارة الجامع وترميمه وإعادته على ماكان عليه ، وتم فيها تزويق الأعمدة ، وظل جامع عمرو أيضاً موضع عناية الأخشيدين ، ففى عهد الأخشيد ذهبت أكثر أعمدة فى سنة ٤٣٢ هه ولم يكن بالمسجد قبل ذلك عمد مذهبة غير أربعة عمد حول قبلة المسجد كان قره بن شريك قد ذهب رؤوسها. وفى سنة ٣٣٦ ها بنى فيه غرفة فى السطح ليؤذن فيه المؤذن وذلك على يد حفص العباسى.

#### مسجد أحمد بن طولون (٢٦٣–٢٦٥هـ) (٨٧٦ – ٨٧٨ م) :

ولكي نتابع تطور المساجد في العصر العباسي نأخذ مثالاً آخر لكي نتابع تطور مساجد هذا العصر وهو مسجد أحمد بن طولون كنموذج من العصر الطولوني ، يعتبر جامع إبن طولون ثالث المساجد الجامعة في مصر بعد جامع عمرو بن العاص وجامع العسكر الذي بناه الفضل صالح بن على سنة ١٦٩ هـ وقد بقي جامع العسكر حتى عام ٥٠٠ه ثم خرب بخراب مدينة العسكر ..وعلى عكس جامع عمرو الذي فقد جميع معالمه الأصلية ، وجامع العسكر الذي أختفي من الوجود تماماً ، بقى جامع أبن طولون حتى اليوم محتفظاً بجميع حدوده القديمة وبمعظم معالمه الأصلية..عندما عزم أحمد بن طولون على بناء جامعة أراد أن يكون بناءاً باقياً لا تهدده الحرائق ولا المياه فنصح بأن تكون مواد بناءه هي الجير والرماد والأجر الأحمر القوى وأن لا يجعل فيه أساطين رخام لعدم قدرتها على مقاومة النار ، وهكذا بني جامع أبن طولون بالأجر بدلاً من الحجر..فقد ذكر جامع السيرة الطولونية أن أحمد بن طولون وجد أنه يحتاج إلى ثلاثة أعمدة من الرخام يقيم عليها السقف ، وكانت العادة أن تجمع هذه الأعمدة من المباني القديمة ولم يرغب أبن طولون في ذلك خصوصاً أن أغلب المباني القديمة كانت كنائس - إلى أن بلغه من مهندس كان مغضوباً عليه وملقى في السجن يعرض عليه إستعداده لبناء الجامع دون الإلتجاء إلى إستخدام الأعمدة - فأسند إليه أحمد بن طولون مهمة البناء . فبدأ المهندس في البناء في الموضع الذي هو فيه – وهو جبل يشكر- فكان ينشر منه ويعمل الجير ويبني إلى أن فرغ جميعه وبيضه ، ويؤثر هذا المسجد في النفس بضخامة وبساطة تصميمه ، ويتكون من صحن مكشوف مربع تقريباً ، في وسطه بناء مربع التخطيط وتعلوه قبة محمولة على صفوف من المقرنصات ، تحيط به من جوانبه الأربعة أيوانات أكبرها الأيوان الشرقي وهو ايوان القبلة ، وبه خمسة صفوف من الدعائم المستطيلة تحمل عقوداً مدببة ، وفي أركان الدعائم أعمدة مندمجة ذات تيجان رومانية الشكل ومزحرفة بزخارف نباتية ، وهناك ثلاث أروقة خارجية بين جدران الجامع وبين سوره الخارجي وتسمى بالزيادات والراجح أنها بنيت عندما ضاق الجامع على المصلين ، كانت مثل هذه الزيادات موجودة في المسجد الجامع بسامرا ، وفي أعلى جدران الجامع وجزء من الأسوار الخارجية شرافات مفرغة ، وكان للجامع ٤٢ باباً في جدار المسجد ، بالإضافة إلى أربعة أبواب صغيرة في جدار المحراب ، أما الآن

فالمفتوح من ابواب الأسوار خمسة فى كل من السورين البحرى والقبلى وبابان فى الجدار الغربى ، ويوجد فى الجامع ستة محاريب بالأيوان الشرقى ، إحداهما المحراب الأصلى الذى يجاور المنبر ، يكتنفه أربعة أعمدة رخامية ، وقد عملت به إصلاحات أهمها الفسيفساء التى اضيفت فى عهد السلطان لاجين.

أما المحاريب الخمسة الباقية فكلها من الجص ومستوية الوجوه ، وفى المسجد ١٢٨ نافذة مزخرفة بالجص المفرغ ذات أشكال هندسية بديعة ، وأغلبها مجدد فيما عدا أربع فى حدار القبلة تعود إلى زمن إنشاء المسجد ، وأغلب زخارف المسجد محفورة فى الجص نراها فى واجهات الأروقة المشرفة على الصحن وحول الطارات الكبيرة ولى الشريط الذى يدور حول المسجد أسفل أطر الكتابة ، وفى باطن بعض العقود المطلة على الصحن ، أما الزخارف المحفورة على الخشب فقليلة نراها فى اعتاب بعض الأبواب وتبلغ مساحة المسجد بالزيادات أما الزخارف المحفورة على الخشب فقليلة نراها فى اعتاب بعض الأبواب وتبلغ مساحة المسجد بالزيادات والمسجد كله مبنى بالطوب الداكن المغطى بطبقة سميكة من البلاط تعلوها طبقة أخرى بيضاء من الجص بحا والمسجد كله مبنى بالطوب الداكن المغطى بطبقة سميكة من البلاط تعلوها طبقة أخرى بيضاء من الجص بحا زخارف محفورة ، اما المئذنة فتقع فى الزيادة الشمالية الغربية منحرفة قليلاً عن محور المسجد ويبلغ إرتفاع المئذنة نحو يحرى خارج الدرج ، ويعلو هذا الجزء جزء مثمن وآخرها طاقية مضلعة على شكل المبخرة وتشبه المئذنة تصميم مئذنة سامرا المعروفة بإسم " الملوية " وجسم المئذنة بأكمله من الحجر على خلاف جسم المسجد نفسه المبنية حوائطه من الطوب ، ومسجد أحمد بن طولون يعتبر نموذجاً للطراز العباسي .

### ٤- العصر الفاطمي ( ٣٥٨ -٧٦٥هـ /٩٦٩ -١١٧١م) :

يعتبر عصر الفاطميين عصر رخاء وإزدهار للمعمار ، فهو بحق عصر بدء التطور للمعمار في مصر الإسلامية ، واشتمل هذا العصر على العديد من العمائر في شتى الأغراض ، فشهد تخطيط المدن وإنشاء الأسوار والمداخل في القاهرة وتعمير المساجد والقصور ، كذلك بناء المقابر المغطاة بقباب لأول مرة في مصر الإسلامية أيضاً تطور المئذنة والزخارف .

وقد بدء العصر الفاطمي في مصر بفتح القائد الفاطمي جوهر الصقلي مصر عام ( ٩٦٩ م) فأسس القاهرة ثم إتخذها الخليفة الفاطمي جوهر الصقلي عاصمة لدولته .

بدء جوهر الصقلى بتعمير سور لبن للقاهرة والتي بلغت مساحتها ٣٥٠ فداناً ثم بدء في تعمير القصر الشرقى الكبير والذى بلغت مساحته ٧٠ فداناً ، وعلى مقربة منه بدء جوهر في بناء أول مسجد جامع أنشىء في القاهرة وهو الجامع الأزهر.

# 

كان مسجد الأزهر زمن بنائه يمثل مساحة مستطيلة ، مقاساتها الخارجية ٨٨ م طولاً ، ٧٠ عرضاً وكان بيت الصلاه فيه يمتد ٨٥ متراً في موازاة جدار القبلة ، وكان المسجد مكوناً من ثلاث أيوانات حول الصحن ، الأيوان الشرقي هو بيت الصلاة مقسم إلى خمسة أساكيب" أروقة " عرض كل منها ٤،٢٥ م تقريباً ويعلو رواق المحراب " أسكوب المحراب" ثلاث قباب ، واحدة أمام المحراب ومكانها قبة مجددة الآن ، والآخريات واحدة على كل طرف من طرفي الرواق . وفي كل من الجانبين القبلي والشمالي ثلاثة أروقة والجدار الغربي ليست به اروقة ويتوسطه الباب العام وتعلوه منارة وغالباً كان هذا الباب بارزاً عن الجدار ، ويقسم بيت الصلاة " الأيوان

الشرقى " مجاز قاطع يتجه مباشرة لمحراب القبلة ، وعرض بلاطته يصل إلى سبعة أمتار أى بعرض يفوق باقى بلاطات المسجد بثلاثة امتار ، وسقف هذا المجاز وعقوده أعلى من مستوى باقى الإرتفاعات بالمسجد ، وبهذا المجاز كتابات كوفية وزخارف نباتية .

وبنيت جدران المسجد الفاطمى الأول من الآجر ، كذلك عقوده وقبابه ودعاماته وجلبت عمده وتيجانه من الآثار القديمة كما جرت عليه العادة في بناء المساجد الأولى ، وقد عمد البنائون الفاطميون إلى تنسيق هذه الأعمدة القصيرة ورفعها فوق الأسس وأعدادها لحمل العقود مع رفعها إلى اقصى علو إستطاعت أن تحتمله ، والعقود جميعها "فيما عدا عقود الصفوف التي تحف بجانبي الصحن" كانت ترتكز على اعمدة منفردة وكانت أطراف العقود لا ترتكز مباشرة على تيجان الأعمدة بل كانت ترتكز على مجموعة تعلو هذه التيجان ، وكانت هذه المجموعة تتكون من جدار أي مكعب من البناء إرتفاعه يقرب من النصف متر يعلوه طنفة وأسفلها طبلية من الخشب ، ومع إستخدام الجدارات والعقود المدببة ذات المركزين مع إستخدام أوتار الخشب نجح البناه في رفع البناء إلى مايزيد عن ستة امتار وتعلو بلاطة المحراب بمتر ونصف فوق هذا العلو .

وقد أقيمت عقود واجهات الصحن بحيث لاترتقى على حدارات ولكن على طبالى أو قرم خشبية أقيمت فوقها تيجان الأعمدة وأزداد تدبيب العقود ، وزينت الجدران التى تعلو بوائك الصحن بطاقات صماء على هيئة محاريب مدببة كل منها محاط بأزار بالخط الكوفى وبين قمم العقود وبين هذه المحاريب سرر وردية ضخمة ، ويعلو واجهتى الصحن من ناحية بيت الصلاة والمقابلة لها شرافات هرمية .

وكان للحامع ثلاثة أبواب في حدرانه القبلية والشمالية والغربية وعلى حدرانه شبابيك بالحصى المفرغ باشكال هندسية مختلفة وعقودها مستديرة وأحيطت بأفريز مكتوب بالخط الكوفي المزهر.

وبعد اربع سنوات قام الخليفة العزيز بالله بن المعز لدين الله بإصلاح ماتطلب التحديد وفي عام ٠٠٤هـ (١٠٠٩م) حدد الخليفة الحاكم بأمر الله مئذنة الأزهر وقام ببعض التحديدات الأخرى التي بقي لنا منها باب خشبي محفوظ بمتحف الفن الإسلامي ، ثم حدد المستنصر بالله المسجد أثناء خلافته (٤٢٧-٤٨٧هـ /١٠٣٦ - ١٠٣٤م) وتبع خطاه حفيده المنصور أبو على الآمر بأحكام الله ( ٩٥ هـ ١٠١١م) والذي بني عواباً بالأزهر ، ولما تولى الحافظ لدين الله (٤٢٥هـ/١١٦٩م) أحرى بالمسجد الأزهر أعمالا هامة وحدد بناءه وأنشأ فيه مقصورة فاطمة التي ذكر عنها المقريزي " مقصورة لطيفة بجوار الباب الغربي الذي في مقدم الجامع بداخل الرواقات" وقد ذكر الأستاذ / حسن عبد الوهاب في مقال له أسمه العمارة الإسلامية في العصر الفاطمي "أن الخليفة الحافظ لدين الله أضاف رواقاً يحيط بالصحن من جوانبه الأربعة مكوناً من عمد رخامية فوقها عقود فارسية الطراز وقبة رشية بأول الجاز" وهذه القبة تعتبر من الأعمال الهامة بالمسجد الان .

والشيء الظاهر أن عمارة المسجد الأزهر لم يطرأ عليها تغيير بالإضافة أو الهدم وان الأعمال التي أجريت فيه طيلة المائتي سنة الأولى من إنشاءه إقتصرت على تدعيم مبانيه وتجديد زخارفها ، ولما أنقضت الدولة الفاطمية كانت مساحة الأزهر ١٣٠٠٠ ذراع أى أقل من نصف مساحته الحالية اليوم وهي ٢٦٣٣٣ ذراعاً الفاطمية في العمارة الحالية للمسجد :-

١- عقود الجاز الأربعة الأولى من الجانبين وما أشتملت عليه من زخارف وكتابات كوفية وهي ترجع إلى عهد جوهر.

- ٢- الزخارف الكتابية حول الشبابيك الجصية الباقية في الجانب الشرقي والغربي وأول الجانب القبلي وكلها من
  عصر جوهر .
  - ٣- المحراب الكبير الأصلى بكتاباته ونقوشه التي أكتشفها المرحوم حسن عبد الوهاب عام ١٩٣٣ .
- ٤- زخارف وكتابات مؤخر الجامع من داخل رواق القبلة وهي ترجع إلى عصر الحاكم لتشابه زخارفها مع
  زخارف الجامع الحاكمي رغم ماطغي عليها من تجديد .
- ٥- القبة على رأس الجحاز القاطع منذ عصر الحافظ وقد أحتفظت بنقوشها وكتاباتها الكوفية ، أما القباب الثلاث الاخرى فقد إندثرت وحددت القبة الحالية التي فوق المحراب في العصر المملوكي .

وقد مرت بالأزهر بعد العصر الفاطمي فترة ركود ، وذلك أن السلطان صلاح الدين الأيوبي أمر بألا تقام فيه صلاة الجمعة وأكتفى بإقامتها في الجامع الحاكمي حتى العصر المملوكي عندما بدأ السلطان الظاهر بيبرس في تجديد عمارة الأزهر وأعاد إقامة الجمعة إليه .

### مسجد الحاكم ( ۳۸۰ هـ ۳۳۰ هـ ۱۰۱۲ م ) :

بدء الخليفة العزيز بالله بن المعز إنشاء مسجد خارج أسوار جوهر وملاصقاً لها عام ٣٨٠ هـ وأديت فيه صلاة الجمعة في رمضان ٣٨١ هـ - نوفمبر ٩٩١ م، ولكن بناءه لم يكتمل إلا في عهد إبنه الحاكم بأمر الله والذي بدء العمل فيه عام ٣٩٣ هـ /١٠١٢ م وأتم البناء عام ٤٠٣ المسجد بإسمه .

مسجد الحاكم مستطيل المسقط وطول جدار القبلة الخارجي ١٢٠م، وطول جداريه الشرقي والغربي ١٢٠م، وبهذا يعتبر ثاني مساجد القاهرة مساحة بعد المسجد الطولوني وبيت الصلاة في كلا المسجدين يكاد يكون متساوياً، فنجده يمتد في الحاكم لأثني وثلاثين متراً ويشتمل على خمسة أروقة بها سبع عشرة بلاطة تفصلها صفوف من الدعامات الموازية لحائط القبلة ن كل صف منها به ١٦ دعامة، ومتوسط عرض الرواق خمسة أمتار ورواق المحراب عرضه خمسة أمتار ونصف ومتوسط عرض البلاطة بين الدعامات أربعة امتار ونصف، وبلاطة المحراب عرضها ستة أمتار.

وجدران المسجد شامخة عالية تصل إلى مايقرب من أحد عشر متراً وهي سميكة مبنية بخليط من الحجارة والآجر ، وقد أستخدمت الأحجار في الدعامات المطلة على الصحن من بلاطة المحراب وعقدها وكذلك المئذنتان والبوابات .

تتوسط البوابة الجدار الشمالي وهي أقدم بوابة قائمة في عمارة مصر الإسلامية ، وهي بوابة ضخمة عبارة عن برجين ضخمين من الحجارة المصقولة يخرجان ستة امتار عن الجدار وعرض كل منهما ستة امتار أيضاً وطوله ثمانية أمتار ، وبين البرجين ممر طوله ستة أمتار وعرضه ثلاثة أمتار ونصف تعلوه قبوة مقوسة إسطوانية من الآجر، ينتهي الممر بباب عرضه متران ونصف يليه ممر ثان ، والمدخل مقابل لمحراب القبلة .

وعلى ركنى المسجد الغربي الشمالى ، والشمالى الشرقى تنتصب مئذنتان يعود جسمها لعهد الحاكم نفسه " وإن كانت نهايتاها مجددتين في العهد المملوكي " إلا إنهما يعتبران أقدم مئذنتين قائمتين في مصر ، وكلا المئذنتين لها قاعدة خارجية مربعة يعلوها معطف حجرى على هيئة برج ضخم بداخله قاعدة داخلية مربعة يعلوها

بدن ، والبدن الداخلي للمئذنة الشمالية الغربية مثمن ، أما البدن الداخلي للمئذنة الشمالية الشرقية إسطواني مستدير ، والمعطفان هرميا الشكل ويعلو المعطف الشمالي الشرقي بمترين على المعطف الشمالي الغربي والمئذنة الشمالية الغربية إرتفاعها خمسة واربعون متراً ، وكل بناء المآذن المشمالية الغربية إرتفاعها خمسة واربعون متراً ، وكل بناء المآذن سواء المعاطف أو البدن مبنية بالحجر المصقول في العهد الفاطمي .. وإن كانت نهايات المآذن الموجودة حالياً مبنية بالآجر في العصر المملوكي .

ودعامات المسجد عريضة متوسط طولها متران ونصف ومتوسط عرضها متر وربع وتحمل عقوداً وتمتد لحدار القبلة دون أن تقطع مجاز المحراب في بيت الصلاة وفي أيوان المؤخرة كما تمتد موازية للجدار الشرقي والغربي في مجنبتي المسجد، وقد دمجت أعمدة غير واضحة في أركان الدعامات مثل التي كانت في المسجد الطولوني وإن لم تكن واضحة مثلها وليست لها تيجان ناقوسية منتفخة ، وتمتد أوتار خشبية بين الدعامات تربط بين العقود .

كان محراب المسجد طاقة مجوفة مقبوة من الآجر تكسوها تراكيب خشبية يحيط بها عقد مدبب يرتكز على عمودين وقد إندثرت زخارف المحارب والعمودين ، وقد فتحت فوق المحراب نافذتان صغيرتان عن يمينه وعن شماله ، وكانت هناك نوافذ بأعلى الحوائط قاعدة كل نافذة تعادل ( ١٢٦ سم ) تقريباً وإرتفاعاتما ( ١٦٨ سم ) ومعقودة كل منها إطار زخرف بالخط الكوفي وكل هذه النوافذ لم يبق منها واحدة كاملة ، وشرافات المسجد ترسم شكل مدرجات هرمية متحاورة يتوسطها فتحة مدببة وتعلو أزاراً مخرماً به أشكال زخرفية .

وقد جدد المسجد في العهد المملوكي على كثر ماأصابه من خراب عام ٧٠٢ ه /١٣٠٢ م ثم إستخدم في اشياء عدة في القرنين الثامن والتاسع عشر ثم جدد مؤخراً عام ١٩٨١/ ١٩٨١ م .

العمارة الفاطمية المتبقية بالمسجد هي الجدران الخارجية وأحسام المآذن وداخل المسجد بلاطة المحراب وعقودها وبعض دعامات وعقود الصحن ، وقبة المحراب كذلك بعض المقرنصات والكتابات القديمة من قباب الجنب .

# مسجد الأقمر " ١٩٥٥ هـ /١١٢٥ م ":

أمر ببناءه الخليفة الآمر بأحكام الله ، وبنى أمام قصر الخلافة بقصبة المعز لدين الله ، ولم تقم بالمسجد في العصر الفاطمي صلاة جمعة لكن عرف بالجامع الأقمر .

المسجد مقام على ناصيتي شارعين في ركن يشغل زاوية حادة ، وهو بهذا أول مسجد يبني طبقاً لمحددات النسيج العمراني المحيط به ، وهو مستطيل غير منتظم الأضلاع من الخارج وطول الضلع القبلي ٢٣،٥٠ والشرقي ٣٧،٥ م والغربي ٣١م والشمالي ٢٠ م ولكن حدود المسجد الداخلية تمثل مستطيلاً منتظماً ، أضلاعه ٢٧م ، ١٧٠٥ م .

بيت الصلاة يتكون من ثلالثة أروقة موازية لحائط القبلة أكبرها لا تخترقه عقود أو أعمدة وعرضه خمسة أمتار وفي آخره قاعة مستقلة ومستطيلة تشغل الفراغ المتبقى بين المسجد وحد الشارع ، والرواقان الآخران عرض كل منهما ثلاثة أمتار فقط .

والصحن مكشوف مربع وطول ضلعه عشرة أمتار ، وتطل عليه من كل جانب من جوانبه الأربعة بائكة من ثلاثة عقود ترتكز كل منهما على عمودين منفصلين في الوسط وعلى دعامتين مشتركتين في الأركان ، والدعامات الأربعة هي الدعامات الوحيدة بالمسجد فيما عداها ترتكز عقود المسجد الأثنى وأربعين على ستة عشر عموداً مجلوبة من المباني القديمة وعقود المسجد عقود متعامدة مبنية بالآجر وهي منفرجة إرتفاعها حوالي ثلاثة امتار وهي أول مثل لإستخدام هذه العقود في العمارة الإسلامية وصحن المسجد يطل عليه بيت الصلاة ورواقان مجنبان ورواق مؤخر .

نتج عن كون حدود المسجد غير منتظمة وجود بناء لملىء الفراغ في الواجهة فتوجد قاعة صغيرة على يمين الداخل وقاعتان على يساره تستعمل إحداهما للإرتقاء إلى المئذنة ، ويبلغ عرض المدخل مترين ويؤدى إلى ممر مسقوف يتصل بالمسجد بزاوية منفرجة، وللمسجد مدخل صغير في واجهته الغربية وأقيمت بالجدار الشرقى طاقات أو تجويف تطل على المجنبة وتزداد إتساعاً في إتجاه القبلة حتى تصل إلى القائمة المستطيلة التي بجوار القبلة.

مسجد الأقمر هو اول مسجد قائم يهتم بواجهته وبنائه وزخرفته وهو أكمل المساجد الفاطمية من الناحية الفنية ، وواجهته هي أول واجهة تستخدم فيها المقرنصات كعنصر جمالي في الواجهات والزخارف لا تقتصر على البوابة كجامع الحاكم ولكنها تشمل الجدار الشمالي بأكمله ويجرى على الواجهة أفريزان بالخط الكوفي وثلاثة أزر أفقية.

وهذا المسجد ينطق بالطابع الفاطمي وهو أبسط المساجد تصميماً وأجملها والمتبقى من واجهة الأقمر حالياً القسم الأوسط وجناحها الأيمن حيث غطى بناء حديث الجناح الأيسر منها ، وهذه الواجهة تحتوى من الزخارف الإسلامية المنوعة ما يجعل منها تحفة فنية فريدة في عماراة القاهرة في العصر الفاطمي ، ولكن التلف بدء يصيب أجزاء كثيرة من نقوشها .

# مسجد الصالح طلائع " ١١٦٠ م " :

اقامه الصالح طلائع بن رزيك ليضم مشهد الحسين لكن الخليفة أبى ألا أن يقام المشهد بالقصور الزاهرة ، ولم تقم صلاة الجمعة بمذا المسجد إلا بعد نحو مائة عام .

والمسجد مسجد معلق كانت تحته أبنية تستخدم مخازن وحوانيت يرصد ربعها لإصلاح الجامع ومسقوفة بأقبية إسطوانية حجرية وإرتفاعها أربعة أمتار ، وهو الأول من نوعه في القاهرة .

والمسجد بسيط التصميم حيث أنه مستطيل منتظم طوله ضعف عرضه حيث طوله ثلاثة وخمسون متراً وعرضه سبع وعشرون ، وبيت الصلاة يتكون من ثلاثة أروقة موازية لجدار القبلة ورواق المحراب متصل لا ينقسم إلى مربعات كالرواقين الآخرين ، وعرض رواق المحراب خمسة أمتار أما الرواقان الآخران فعرضهما ثلاثة أمتار ، وجدارن المسجد مبنية من الداخل بالآجر ومن الخارج بالحجارة ، وقد عنى بصف الحجارة وصقلها وزخرفتها .

عقود المسجد تقوم على أعمدة رخامية وضعت على مكعبات حجرية يعلوها تيجان قديمة وهى عمد طويلة، والعقود منفرجة مطولة الأطراف وترتفع عن الأرض عشرة أمتار ونصف وترتبط العقود بأوتار خشبية.

وصحن المسجد مكشوف يحيط به مجنبات من رواق واحد والصحن مستطيل غير منتظم تماماً وللمسجد ثلاثة مداخل ، مدخلان جانبيان ومدخل بالرواق المؤخر يمر بممر مسقوف بقبوة إسطوانية طولها أربعة امتار وربع وعرضه ثلاثة أمتار وربع ويؤدى إلى صحن ثان خارجي مسقوف طوله ثمانية عشرمتراً ونصف وعرضه أربعة أمتار و ٢٠سم ، ولهذا الصحن واجهة من خمسة عقود تقوم على اربعة أعمدة ، وقد أقيمت في كل من طرفي الصحن المسقوف وفي مؤخر المسجد ثلاثة غرف متصلة وهناك سلمان على جانبي المدخل كانا يوصلان المئذنة التي إنحدمت في عام ٢٠٧ه / ١٣٠٣م ، وأرضية المسجد كانت تعلو متراً عن سطح الأرض وترتفع جدران المسجد خمسة عشر متراً فوق الأرضية .

بالواجهات الداخلية طاقات مصممة على شكل محاريب وصرر زخرفية وأطر من الكتابة الكوفية وزخارف منوعة ، ويوجد بجدار المسجد نوافذ معقودة بعقود مدببة يحيط بحا إطار من الكتابة الكوفية المزهرة وهذه النوافذ كانت مكسوة بستائر جصية مزدوجة مزخرفة ومخرمة ، والمحراب مجوف ورأسه عقد منفرج تحيط به الكتابات الكوفية ، وكان سقف المسجد خشبياً ومحلى بالزخارف المنقوشة .

ويعلو واجهة المسجد أطر زخرفية وآزار من الكتابة الكوفية وزخارف منحوتة ونوافذ وعقود منفرجة وصرر زخرفية ومحارات وأشكال زخرفية ونباتية متعددة وكسوات مزركشة ، ولعل أبرز عناصر زخرفة الجامع الصرر المزخرفة وكان منها بالجامع مئة مختلفة .

مسجد الصالح طلائع آخر مسجد أقيم في القاهرة في العصر الفاطمي وتجلت فيه عناصر الفن الإسلامي بالعصر الفاطمي وهو أول مسجد معلق بالقاهرة ولذا يعتبر من أهم الآثار الفاطمية .

### المدارس في العصر الفاطمي:-

ذكرنا في الأمثلة السابقة تطور المسجد الجامع في العصر الفاطمي وظهور المساجد الصغيرة التي تتبع شكل النسيج المعماري في تصميمها والمساجد المعقدة وظهور العديد من العناصر الزحرفية .

وإستكمالاً لذكر تطور المسجد في العصر الفاطمي نجد لزاماً علينا أن نشير إلى المدارس ، والمدارس كما يرى مؤرخو المعمار المسلمين هي جزء من سلسلة تطور المسجد ودليل على النهضة الفكرية التي سادت أيام إزدهار حضارة المسلمين ، ومن الجدير بالذكر أن نظام المدارس بدء في نيسابور وأول مدرسة أنشأت في الاسلام هي مدرسة ابن فورك عام ٢٠١٥ م حسب ماجاء في (كتاب الوافي بالوفيات ) للصفدى ، وقد بنيت في نيسابور في نفس الوقت تقريباً حسب رواية المقريزي المدرسة البيهيقية والمدرسة السعدية ومدارس أخرى .

والواقع أن المساجد الجامعة كانت تتخذ مدارس من العصور الأولى حيث كان يتم تدريس الدين وعلومه فى الجوامع العتيقة ، والتطور الذى حدث فى المدارس أنها كانت تنشىء برسم مدرسة ويجرى على مدرسيها وطلابها الرزق ويرتب لهم مكان للسكن وكان لها أمام ومقيم للشعائر وتقام فيها الجمعة .

وقد أنشىء فى العصر الفاطمى عدة مدارس ، وصلنا ذكرها فى كتب المؤرخين الأقدمين ولكن لم نصل إلى آثار منها ، فكما جاء فى الخطط التوفيقية أن مسجد سيدى معاذ المبنى عام ٥٥٢ه /١١٥٨ م كان أصله مدرسة بنيت على مشهد الشريف معاذ بن داود " وقد ذكر كل " من القلقشندى فى " صبح الأعشى" والمقريزى فى خططه أن مسرور الخادم والذى كان أحد خدام القصر الفاطمى بنى مدرسة بالقاهرة عرفت بالمدرسة المسرورية وذلك فى نهاية العصر الفاطمى ، كما ذكر أبن ميسر فى كتابه " أخبار مصر " أنه كان بالأسكندرية مدرسة لتدريس المذهب الشافعى عرفت بالمدرسة العوفية إنشأها الوزير رضوان بن ولخشى عام ١١٣٥ هـ لا عهد الخليفة الحافظ لدين الله ، كما ذكر أبن خلكان أنه كانت بالأسكندرية مدرسة أخرى للمذهب الشافعى عرفت بالمدرسة السلفية أو الحافظية بناها على بن سلار وزير الخليفة الظافر عام كما ذكر أبن أوسنورد فى العصر الأيوبي تفاصيل أحرى للمذهب الشافعى عرفت بالمدرسة السلفية أو الحافظية بناها على بن سلار وزير الخليفة الظافر عام كاملة لإنشاء المدارس وعناصرها .

### ٥-المسجد والمدارس في العصر الأيوبي ( ٥٦٧ - ١٤٧٨ هـ / ١١٧١ - ١٢٥٠ م ) :-

نجد من الضرورى ذكر عناصر المسجد الجامع بصفة عامة كما ذكرها د /أحمد فكرى في كتابه

" مساجد القاهرة ومدارسها - المدخل " حيث حدد العناصر الرئيسية للمسجد الجامع بأنها :-

أولاً: - جدار القبلة هو قاعدة تخطيط المسجد

ثانياً : - بيت الصلاة هو أهم بناء بالمسجد الجامع

ثَالثاً: - يتوسط المسجد الجامع بمو مكشوف فسيح يطل عليه بيت الصلاة وهو مصدر الضوء والهواء

رابعاً : - أن هذا الصحن محاط بمجنبات وموحر

المعروف أن الدرس بالمسجد نشأ بنشأة الإسلام ، وقد إستخدم المسجد للتدريس منذ عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وقد روى المؤرخون أنه كان بمسجد عمرو العتيق زوايا وحلقات عديدة ، وكذلك الحال مع الأزهر والحاكم والجامع الطولوني ، ولم يقتصر الدرس على المساجد الجامعة بل أقيم في غيرها من مساجد القاهرة .

وقد شاع التدريس براتب معلوم فى العالم الإسلامى منذ أوائل القرن الخامس الهجرى " الحادى عشر الميلادى " ولا تكاد تخلو شروط وقفية من وقفيات المدارس من ذكر أمام أو خطيب معين مع المدرسين وكذلك مؤذن مع تزويد المدرسة غالباً بمئذنة رغم تعدد المآذن فى الحى والمدينة الواحدة وعدم الحاجة لاقامة مأذنة خاصة ، إلا أن بناه القاهرة رأو أن المئذنة تأكيد لصفة الجماعة بالمدرسة .

وقد فند د.أحمد فكرى نظريات المستشرقين عن مصادر تخطيط المدارس وذلك في كتابه " مساجد القاهرة ومدارسها في العصر الأيوبي" ففند نظريات النظام الصليبي البيزنطي السورى ، والقاعة والدرقاعة المصرية والنظرية الفارسية والساسانية ، وأثبت عدم صحتها ، ثم قام بشرح العناصر الرئيسية بالمدرسة وأنحا هي نفسها العناصر الرئيسية بالمسجد الجامع ، حيث أثبت أن جميع المدارس دون إستثناء يرتكز تخطيطها على جدار القبلة

وإن كل مكون من مكونات المدرسة لابد أن يكون به جدار مواز لجدار القبلة كذلك أن العنصر الثاني وهو بيت الصلاة كان يتخذ مركز الصداره في بناء المدرسة تماماً كالمسجد الجامع وكان يتسع للمصلين من خارج المدرسة والعنصر الثالث هو البهو المكشوف والذي نجده في كل مدرسة من المدارس تماماً مثل المساجد الجامعة ، أما بالنسبة للعنصر الرابع وهو الجنبات والموخر فيرى د . أحمد فكرى أنه إستبدل بسكن المدرسين والطلاب .

من كل هذا نجد أن المدرسة الكبرى تستمد نظامها من المسجد الجامع وتمثل تطوراً منطقياً إقتضاه تطور نظم البناء والتسقيف وكذلك إضافة وظيفة جديدة ثابتة له ، وليست نقلاً عن مصادر أخرى أجنبية كما زعم المستشرقون .

هكذا يمكن تعريف المدرسة في الإسلام بأنها هي المسجد الجامع الذي أقيمت فيه بيوت لسكني فريق مختار من الفقهاء والطلاب ، رتب لهم أجر معلوم وأجريت عليهم جراية مع توفير سبل البحث والدراسة والمعيشة ، وهذا ينطبق على المدارس الكبرى ، حيث أن المدارس الصغرى كان يمكن إقامتها في دار مجاور للمسجد .

لم يرد فى كتب المؤرخين ذكر أن الأيوبيين قاموا ببناء مساجد جامعة فى القاهرة ، كذلك لم يرد ذكر أنهم قاموا بإصلاحات هامة فى الجوامع التى كانت قائمة بالقعل ، ولكن بقى لنا العديد من المشاهد التى ذكرها المؤرخون كذلك بقى لنا آثار مدرستين من اصل أربع وعشرين مدرسة أنشئت بالفسطاط والقاهرة وآخريين أقيمتا بالفيوم ، وسنورد فيما يلى وصفاً موجزاً للمدرستين .

### المدرسة الكاملية " ٦٢٢ هـ / ١٢٢٥ م " :

تعرف بدار الحديث الكاملية أنشأها السلطان الملك الكامل محمد بن الملك العادل أبي بكر بن اليوب عام ٢٢٢ هـ / ١٢٢٥ م وهي ثاني دار عملت للحديث بالعالم الإسلامي بعد دار الحديث التي أنشأها الملك نور الدين زنكي بدمشق ، وقد وقفت المدرسة الكاملية على المشتغلين بالحديث ثم على فقهاء الشافعية وحسب رواية المقريزي أن هذه المدرسة كانت زاهرة حتى عام ٢٠٨ه /١٤٠٣م وكانت قائمة في عهده أي حوالي عام ٤٨٠ هـ /١٤٣٦ م وكانت في المكان المواجه لباب قصر بشتاك حالياً .

وقد عملت حفائر عديدة في أطلال المدرسة لم يترتب عنها كشف شيء جديد ، وإن كانت أسفرت عن محاولة لرسم تخطيطها ، وقد تبقى من المدرسة جزء من قاعة مستطيلة في مؤخرها ، طولها عشرة أمتار ونصف تقريباً وعرضها تسعة ونصف مسقوفة بقبوة مدببة من الآجر تتكون من مداميك أفقية تعلوها مداميك رأسية وإرتفاع القبوة عن مستوى منبتها ستة أمتار تقريباً ، ومستوى سطح الأرض غير محدد لتراكم الأتربة عليه ، وحدران القاعة سميكة مبنية بالحجارة ، وسمك الجدران يقرب من مترين وسمك القبوة متدرج من متر عند المنبت إلى نصف متر عند القمة .

وكان بالجدران الجانبية للقاعة تجويفان مستطيلان سدا فيما بعد بالبناء وبالجدار المؤخر منها تجويف عمقه أربعة أمتار وطوله خمسة ويعتقد أن هذا التجويف لم يكن مسقوفاً .

والأمر الغالب أن هذه القاعة كانت مواجهة لبيت الصلاة ، لأن جدرانها الجانبية ممتدة في إتجاه القبلة ، ويعتمد أنه كانت هناك غرف على جانبي الصحن من دورين وكان يمتد أمام الدور الأرضى رواق يطل على الصحن .

هذا هو كل مايمكن شرحه من آثار المدرسة الكاملية ، ولدى الهيئة العامة للآثار صورة قديمة لزخرفة تحيط بنافذة أو نافذتين وتظهر زخرفة في إطار من مستطلين متجاورين ، بحما كتابات كوفية على أرضية مزهرة وزخارف نباتية متداخلة وأشرطة هندسية متشابكة ، وقد أندثرت هذه الزخارف الآن .

#### المدارس الصالحية " ٦٤١ هـ /١٢٤٣ م " :

بناها الملك الصالح نجم الدين أيوب بن الكامل محمد أبي بكر بن ايوب مكان جزء من القصر الفاطمي الشرقي الكبير ، وهي أول مدرسة تجمع دروساً أربعة من مكان حسب رواية المقريزي ، وقد بنيت قبة الملك الصالح نجم الدين بعد ذلك في مكان قاعة شيخ المالكية ، وقد ذكر المقريزي أن المدارس الصالحية أقيمت في موضع القصر الشرقي الكبير وكان بابحا تجاه الصاغة يجد السالك إليه عن يميمنه المدرسة الصالحية التي للحانفية والحنابلة وعن يساره مدرسة الصالحية التي للشافعية والمالكية .

وقد كان موقع المدرسة المالكية مكان ضريح الملك الصالح تواجهها المدرسة الشافعية في جهة القبلة وفي قسم واحد وموقع المدرستين المخصصتين للمذهبين الحنفي والحنبلي في القسم المقابل متصلاً بالجدار الغربي وقد إندثرت أبنية هذه المدارس الداخلية في جملتها والذي تبقى منها إقتصر على قاعة المدرسة المالكية المجاورة لقبة الملك الصالح وعلى جزء من القاعة القبلية المقابلة لها والتي كانت للشافعية ، وكذلك تبقى واجهتها الشمالية ومئذنتها بصورة تعكس كيف كانت في ماضيها .

وقد إهتمت جهات الآثار بترميم ماتبقى من الأبنية ، فحددت الأيوان وجزءا من الواجهة الشمالية وشرعت فى إعادة بناء قبوة أيوان الشافعية دون أن تتمه أما بقايا القسم الغربي من المدارس فقد إندثر تماماً عام ١٩٠٢م.

يستدل من الاثار المتبقية بالقسم الشرقى الخاص بالشافعية والمالكية ، أنه كان يتكون من بيت للصلاة طول جدار القبلة فيه عشرة أمتار وعرضه خمسة عشر مترا وبه ثلاثة محاريب مجوفة ، ويطل على صحن مستطيل عرضه واحد وعشرون متراً وطوله ثمانية وعشرون متراً ويحيطيه من جانبيه الشرقى والغربي رواقان كان خلف الرواق الشرقى بناء من طابقين بها غرف الطلبة أما الرواق الغربي فكان يليه صف من الغرف من طابق واحد ومؤخر الصحن يتكون من قاعة مستطيلة أصغر حجماً من بيت الصلاة عمقها أحد عشر متراً ونصف وفي جدارها المؤخر ثلاثة نوافذ تقابل المحاريب الثلاثة ببيت الصلاة ، وكانت في أركان الصحن منافع وقاعات منها قاعة شيخ المالكية التي بني مكانها الضريح .

وبيت الصلاة والمؤخر مسقوفان بالآجر السميك على شكل قبوة مدببة وتبدأ القبوتان عند الصحن بعقد مدبب عال فسيح قطر فتحته في بيت الصلاة عشرة أمتار وإرتفاع العقد ثلاثة عشرة متراً ونصف ويبلغ سمك القبوة متر وسمك جدارن بيت الصلاة والمؤخر متران ونصف.

وأهم ماتبقى من هذه المدارس هو واجهتها وبوابتها ومئذنتها ، وقد بنيت الواجهة والبوابة من حجارة مصقولة عنى ببنائها عناية كبيرة ويمكن تقسيم الواجهة إلى ثلاثة أقسام القسم الأول ويشمل البوابه وجوانبها وطوله ثمانية عشر متراً وإرتفاعه إثنى عشر متراً ، والقسم الأيمن أو الشرقى طوله واحد وثلاثون متراً والقسم الأيسر او الغربي طوله ست وعشرون متراً وكلا الجانبين إرتفاعه إحدى عشرة متراً ونصف ، ويتوسط البوابة باب عرضه ثلاثة

أمتار وإرتفاعه أربعة تعلوه لوحة بالخط النسخى الأيوبى تشير لأمر الملك الصالح نجم الدين بإنشاء هذه المدارس وتحيط بحذه اللوحة محارة صماء ، ويعلو البوابة مئذنة عظيمة مبنية بالآجر من ثلاثة طوابق الطابق الأول يعلو البوابة مباشرة وهو مربع طول كل ضلع من أضلاعه خمسة أمتار ونصف وإرتفاعه ضعف ذلك والطابق الثانى مثمن الأضلاع قطره أربعة أمتار ونصف وإرتفاعه خمسة ، وفتح فى كل ضلع من أضلاعه باب ، ومدت حوله شرفه خشبية بارزة يقف عليها المؤذن ، والطابق الأخير من المئذنة على شكل مبخرة إرتفاعها ستة أمتار ونصف ، تنتهى بقبة مضلعة قطاعها الرأسي على شكل عقد متفرج .

وقد زينت واجهة المدرسة بالفواصل الرأسية التي تختلف إرتفاعاتها والتي نحتت في الحجر على شكل مستطيل وبها نوافذ مستطيلة وعقود منفرجة محارية ومقرنصات وعقود منبطحة منقوشة بأشكال زخرفية ، كما زينت المئذنة بأشكال محاريب وعقود منفرجة محارية .

وما سبق وصف موجز للآثار المتبقية من المدارس الصالحية ، ونكون بمذا قد أوجزنا ماوصل لنا من معلومات عن المسجد والمدارس في العصر الأيوبي .

#### دولة المماليك " 150 - 977 = 0.000 هـ / 0.000 = 0.000 د

بدء حكم المماليك بعد أفول الدولة الأيوبية ، بحكم شجرة الدر والتي قتلت على يد المماليك لتنتقل السلطة لهم تماماً ، ويمكن تقسيم دولة المماليك إلى فترة المماليك البحرية ٦٤٨ - ٨٧٤ هـ / ١٢٥٠ - ١٣٨٢م يليهم المماليك البرجية ٧٨٤ - ٩٢٣ هـ / ١٣٨٢ - ١٥١٧ م .

ويمثل المماليك في واقع الأمر الجناح العسكرى للسلطة ، وقد بدء هذا العنصر العسكرى يصبح صاحب سلطة مطلقة في البلاد في عهد الملك الصالح نجم الدين أيوب سابع سلاطين الدولة الأيوبية ، ونال جنده ( الذين عرفوا بالمماليك لأنهم جلبوا من أسواق الرقيق وهو نظام شائع منذ الخلافة العباسية ) نالوا رعاية تامة وحظوة أمدتهم بالقوة مما مكنهم من أن يتربعوا على عرش السلطنة ، وقد أقام الملك الصالح قلعة جديدة له ولمماليكه بجزيرة الروضة ، ومن هنا عرف مماليكه بالمماليك البحرية ، وهي تسمية شعبية تعبر عن العزلة التي عاشها العنصر العسكرى بعيداً عن العنصر المدنى .

وإن كانت المماليك البحرية بعد أن آلت لهم السلطة قد عادو لقلعة الجبل " قلعة صلاح الدين " ليصبحوا على مقربة من عامة الشعب ، وقد وطد الظاهر بيبرس دعائم الحكم المملوكي بخلافة عباسية صورية من خلال تشجيعه لأمير عباسي للإقامة في مصر بعد فراره من بطش المغول بعد تدميرهم بغداد ، وبهذا أصبح الخليفة بمثل السلطة الروحية أما السلطة الفعلية ففي يد السلطان .

وقد إنتهى حكم المماليك البحرية على يد المماليك الشراكسة الذين كثر عددهم في عهد السلطان قلاوون على عدم المماليك البحرية على يد المماليك الشراكسة الذين كثر عددهم في عهد السلطان تحامة المرحبة وقد تمكنوا تحت زعامة السلطان برقوق وفي ظل ضعف المماليك البحرية من الإستيلاء على الحكم وتكوين دولة المماليك البرجية ، وقد إستمروا في الحكم حتى بدء الخلافة العثمانية في ٩٢٣ه /١٥١٧ م ، ومن الجدير بالذكر أن الخليفة العباسي المستعين بالله أعتلى عرش السلطنة لفترة قصيرة عام ٨١٥ ه قبل السلطان المؤيد شيخ ويقوم بذلك أول من جمع بين السلطة

الروحية التي تمتع بها أسلافه في مصر كمقر الخلافة العباسية منذ عهد السلطان الظاهر بيبرس ، وبين السلطة الحياتية التي تمتع بها سلاطين المماليك .

تعد فترة الدولة المملوكية بمصر ، فترة إهتمام بالمعمار حيث إهتم السلاطين بالتشييد والبناء ، وتميز العصر المملوكي بتحول المساجد إلى مجموعات معمارية ضمت في كثير منها المسجد والمدرسة والسبيل والضريح وفي بعضها أنشئت بيمارستانات للعلاج ، وقد أكثر المماليك من إقامة الأضرحة ، كذلك أقاموا الخانقاوات " بيوت الصوفية " والتي إحتوت على المسجد والضريح وغرف الصوفية وأحيانا على السبيل والكتاب ، وقد رمم وجدد سلاطين المماليك الكثير من المباني الدينية المقامة من قبلهم مثل قبة الإمام الشافعي والتي تنسب أجمل زخارفها للعصر المملوكي ، أيضاً إهتموا بالمنشآت العسكرية والقناطر وإقامة القصور ، وتمتاز هذه العمارة عامة بالضخامة والفخامة .

وتميزت العمارة المملوكية بإرتفاع جدران المساجد ، وبإنتقال عناصر معمارية وافدة من ممالك إسلامية أخرى ، كذلك تميزت بالعناية بواجهة المساجد إمتدادا لما بدأ به الفاطميون ، وإستمر فيه الأيوبيون من العناية بالواجهات الحجرية المزخرفة .

وظهر الإهتمام بتأكيد الخط الأفقى بمداميك حجرية صفراء وحمراء داكنة مع عمل توازن بفواصل رأسية عمودية منحوتة بالحجر تشمل الجدار بأكمله تقريباً وتزيد الإحساس بعلوه ، وقد فتحت في الفواصل نوافذ ، وينتهى الجدار عامة بأفريز من المقرنصات وتعلوه الشرافات المسننة ، ذلك مع تحلية الواجهة بأشرطة من الكتابات.

وفى داخل المسجد نجد المحراب لم يعد جصيا أو خشبياً كأيام الفاطميين ولكن صنع من الرخام المعشق الملون وشكل مع دخول الرخام الملون في الحوائط والوزات وحدة عضوية للزخراف والعناصر المعمارية الداخلية ، ذلك بالإضافة لأعمال التشابيك الخشبية المطعمة في المنبر والأبواب والشبابيك والأسقف والتي كانت تموه بالذهب بالإضافة لعلو مستوى الأشغال المعدنية كما بدأ واضحاً من الأعمال الموجودة في الأبواب من زخارف وتكفيت وكذلك المصاريع وما إلى ذلك .

وسنورد فيما يلي وصفاً لبعض النماذج من المعمار المملوكي في مصر .

## مجموعة السلطان الملك المنصور سيف الدين قلاوون " ٦٨٣-٦٨٤ هـ /١٢٨٥-١٢٨٥ م " :

شيدت على رقعة من أرض القصر الفاطمى الغربي الصغير وإشتملت على مدرسة دبميرستان وقبة الضريح ، والواجهة من وتشترك مباني المدرسة تبرز قليلاً عن مبني الضريح ، والواجهة من الحجر المنحوت الأبيض والأحمر وبما حنايا داخلها شبابيك بعمد رخامية مزخرفة ، وبالواجهة أفريز بالنسخ المملوكي مكتوب فيه إسم المنشىء وغرض الإنشاء ويعلو الواجهة شرافات مسننة وفي الطرف البحرى من الواجهة مئذنة من ثلاثة أدوار ، الأسفل منها والأوسط مربعان يقل الأوسط عن الأسفل ويفصل بينهما شرفة تدور حول المئذنة وبحما شبابيك عقودها متنوعة ، ويعلو القسم الأوسط قسم مستدير يقل عن الأوسط ويفصل بينهما شرفة أخرى وبه أربعة أبواب يتوجه أفريز يعلوه مبخرة المئذنة ، ويفصل مدخل المجموعة بين جزئي الواجهة وهو مكسو بالرخام ومصراعا الباب مكسوان بالنحاس المشغول الدقيق، يليه ممر طويل على جانبيه شبابيك وأبواب متقابلة للضريح والمدرسة وسقفه من الخشب المنقوش ، وينتهي بباب يؤدي إلى البيمارستان والذي لم يبق منه غير قسم من القاعة الشرقية به فسقية من الرخام ، وهناك بعض أجزاء من القاعتين الغربية والقبلية ، وقد بني على جزء منه مستشفى قلاوون للرمد ، وتحيط من الرخام ، وهناك بعض أجزاء من القاعتين الغربية والقبلية ، وقد بني على جزء منه مستشفى قلاوون للرمد ، وتحيط من الرخام ، وهناك بعض أجزاء من القاعتين الغربية والقبلية ، وقد بني على جزء منه مستشفى قلاوون للرمد ، وتحيط

الأواوين بصحن المدرسة المربع وأكبرها إيوان الصلاة الذى ينقسم إلى ثلاثة أروقة أكبرها الأوسط والسقف محمول على صفين من العقود المحمولة على أعمدة رخامية، وحليت النوافذ المستديرة بجدار القبلة وكذلك العقود بالزخارف الجصية.

وقبة الضريح يدخل لها من فناء مكشوف تحيط به أروقة معقودة بقبوات والقبة تتوسط الضريح لها قاعدة مثمنة تقوم على أربعة أكتاف أو دعائم مربعة بحا أعمدة رخامية في أركافا ، واربعة أعمدة جرانيتية ضخمة بتيجان مذهبة وهي تحمل عقوداً من نوع حدوة الفرس المدببة ، وتعلو القاعدة رقبة مثمنة بحا نوافذ من الجص والزجاج الملون ويعلو الرقبة قبة مرتفعة ، ويذكرنا هذا التصميم بتصميم قبة الصخرة ويتوسط القبة قبر السلطان وأبنه وحفيده ، وقد كسيت الدعائم بالرخام المطعم بالصدف وأزر الكتابات ومحراب القبة هو من أكبر وأفخم المحاريب في مصر تكتنفه ثلاثة أعمدة رخامية ، وتجويف المحراب به زخارف محارية مذهبة وبالاطات من الرخام والصدف الرقيق وأعمال الفسيفساء .

وهذه المجموعة من الأعمال الرائعة التي تدخل السكينة للنفس وهي غنية بالزخارف وتنوع الخامات وتكامل في إستعمالها جميعاً .

## مدرسة السلطان حسن " حسن " مدرسة السلطان السلطان

أمر بتشيدها السلطان الناصر بدر الدين الحسن بن الناصر محمد بن قلاوون ، وبدء في تشيدها في عام ١٣٥٤ أو ١٣٥٥ أو ١٣٥٦ حيث إختلف المؤرخون في هذا التاريخ ولم يكملها السلطان والذي كان يرغب في أيوان أكبر وأعلى على عقد من أيوان طارق كسرى " العصر الساساني بالمدائن " وقد أكمل بناء المدرسة أحد أمراء السلطان إسمه بشير أغا وذلك بعد مقتل السلطان في سوريا ، ودفن بها إبنه ، وقد أمر السلطان بإنشائها لتكون مدرسة للمذاهب الأربعة .

ومن الصعب تحديد شكل المدرسة لأنها كثيرة الأضلاع ، طولها ١٥٠م وأطول عرضيها ١٦٨م ، ومساحتها  $^7$  ٧٩٠٦ م وإرتفاع مدخلها ٣٦،٧ م وإرتفاع أعلى مئذنتيها ٨١،٦ م عن سطح الأرض وإرتفاع الأفريز بالمدرسة من الخارج عن الأرض ٣٢ م .

المدخل الرئيسي للمدرسة بارز عن الواجهة البحرية وله فتحة كبيرة تعلوها المقرنصات ، وكان باب المدرسة القديم مكسو بالبرونز إلا أنه نقل فيما بعد إلى مسجد السلطان المؤيد ، والداخل من البداية يدلف إلى مدرسة صغيرة ذات ثلاثة أيوانات وقبة ثم يسير يسارا حتى يصل إلى صحن المسجد والذي طول أضلاعه ٢٣×٤٣م مكسوة بالرخام الملون والزخارف الهندسية ، وفي وسطه درة أي قبة محمولة على اعمدة ، وتحتها حوض للوضوء ، وعلى جوانب الصحن جسم المدرسة والمحمول دون عمد أو أكتاف ويتكون من أربعة أيوانات مستطيلة مقبوة بعقود مدببة أكبرها الأيوان الشرقي وهو بيت الصلاة وبه المحراب ، وتبلغ فتحة الأيوان ٢٩٠١ مترا وأركان الصحن بها بيوت الطلاب والمدرسين ومنافع المدرسة ، وحوائط الأيوان مكسوة بالرخام وعقدة من الآجر إلى بدايته فهي من الحجر ، ويوجد به شريط من الكتابة الكوفية المورقة ، والمنبر من الرخام الأبيض وبابه حشبي مصفح بالنحاس ، والمحراب مجوف محلي بالزخارف والنقوش الذهبية والرخام المطعم ، والأيوان قاعدة المبلغ ، وهي قاعدة رخامية قائمة على ثمانية أعمدة ، بالزخارف والنقوش الذهبية والرخام المطعم ، والأيوان قاعدة المبلغ ، وهي قاعدة مربعة ضلعها الداخلي واحد وعشرون وعلى جانبي المنبر والمحراب بابان يوصلان لقبة الضريح ، والقبة تقوم على غرفة مربعة ضلعها الداخلي واحد وعشرون وعلى جانبي المنبر والمحراب بابان يوصلان لقبة الضريح ، والقبة تقوم على غرفة مربعة ضلعها الداخلي واحد وعشرون

متراً وحوائطها سمكها أربعة أمتار ، وإرتفاع الجدران حتى مبدأ القبة ثلاثون متراً وإرتفاع القبة الكلى خمسون متراً والقبة من الخشب وكذلك مقرنصاتها التي تملأ الفراغ بين الحوائط المربعة ، والقبة كسيت بغلاف من الرصاص .

والمدرسة لها مئذنتان أعلاها إرتفاعها نحو ٨٢م ، وتبدأ مربعة ثم تستمر مثمنة وهي مكونة من ثلاثة أجزاء وشرفتين مؤذن .

وهذه المدرسة ولا ريب من أجمل مبانى مصر وتمتاز بالفخامة والإرتفاع الشاهق والأيونات العالية والزخارف الغنية والبسيطة فى نفس الوقت ، كما يمتاز بقبته الضخمة ومآذنه ، والجدران الخارجية للمسجد لها تجاويف عامودية بإرتفاع المبنى تقريبا بما نوافذ لثمانية طوابق وهذه الفواصل أو التجاويف الرأسية تزيد من الإحساس بالإرتفاع .

والنموذجان السابقان كانا للمماليك البحرية ، ونورد فيما يلي نموذجين للمماليك البرجية .

## مسجد وضريح وخانقاه السلطان برقوق " ١٣٨٣ م " :

مؤسس دولة المماليك البرجية وقد عمد لبناء هذا المسجد ليكون مسجداً وخانقاه وضريحاً ، وهذا المبنى مجموعة متكاملة تجمع بين المسجد وخانقاه لإقامة الصوفية ومدافن السلطان برقوق وأفراد أسرته ومدرسة لتلقى العلم وسبيل للشرب ، أى أنه يخدم أغراض مختلفة ، وهو ماتصبو له العمارة الحديثة الآن .

المسقط العام للمسجد مربع الشكل ، يتوسطه صحن محاط بعقود مدببة محمولة على دعائم حجرية ، ويتكون رواق القبلة من ثلاثة بلاطات والرواق المقابل له من بلاطتين ، أما الرواقان الجانبيان فمن بلاطة واحدة .

وبرواق القبلة غرفتان مربعتان كبيرتان تعلوهما قبتان كبيرتان ، الشرقية منها ضريح السلطان برقوق وإبنه فرج ، والغربية لثلاث من بناته وتتوسط رواق القبلة قبة أصغر .

خلف كل من الرواقين الجانبيين وكذا في الركن الغربي توجد غرف الخانقاه " سكن الصوفية " .

المدخل الرئيسي مغطى بعقد طاقيته محمولة على مقرنصات وبجواره سبيل يعلوه كتاب أضيف بعد إنشاء المبني.

توجد بالمجموعة مئذنتان في الواجهة الشمالية ، تتكون كل منهما من ثلاثة طبقات السفلي مربعة والوسطى إسطوانية والأحيرة مفرغة الأعمدة وبين الطبقات شرفتان للمؤذنين ، وهذه المجموعة تعتبر أكبر المجموعات المبنية بقرافات مصر لخدمة أغراض مختلفة .

## مسجد المؤيد شيخ " ٨١٨ – ٨٢٤ هـ / ١٤٦٥ – ١٤٢٠ م" :

أمر بإنشائه الملك المؤيد شيخ المحمودى ، ملاصقاً لباب زويلة ، وتخطيط هذا المسجد على نظام الصحن المحاط بأربعة أروقة أكبرها رواق القبلة ، وبجوار المدخل ضريح تعلوه قبة حجرية تشبه قباب خانقاه برقوق بقرافة المماليك ، والداخل للمسجد حالياً لابد وأن يمر من خلال الضريح ، وواجهة المسجد الشرقية الرئيسية مازالت محتفظة بتفصيلاتها ، في ركنها الشرقي مدخل كبير كسى بالرخام الملون والجرانيت تعلوه المقرنصات وهو منقول عن مدخل مدرسة السلطان حسن ومصراعا الباب مغشيان بالبرونز ومن أكبر واجمل الأبواب ، نقلهما السلطان المؤيد من مدرسة السلطان حسن كذلك ، وقد إستغل المهندس فرصة وجود باب زويلة بجواره فأستخدم برجى البوابة قاعدتين المسجد وهما من أجمل وأرشق مآذن مصر .

والأيوان الشرقى هو أبدع مافى المسجد تغطى الزخارف أرضه ، وكسى الجدار الشرقى بالرخام الملون والزخارف المذهبة والكتابات الكوفية ويتوسط الجدار محراب مكسو بالرخام الملون بجواره منبر خشبى كبير منقوش ومطعم بسن الفيل ، والسقف الخشبي منقوش ومشغول بالذهب ويعتبر من أجمل السقوف الخشبية .

وبهذا نكون قد أجملنا دولة المماليك وعرضنا نماذج لمعمارها ، وقد زال حكم المماليك بدخول الخلافة العثمانية إلى مصر وهو ماسنورده في الأجزاء التالية .

#### الخلافة العثمانية " ٩٢٣ هـ /١٥١٧ م " :

إعتمد العثمانيون في بداية عمائرهم على الطراز السلجوقي ، والذي كان حلقة إنتقال إلى الطراز العثماني ، وكان هذا الطراز أولاً يقوم على اروقة محمولة على أكتاف وعلى كل مربع من هذه الأروقة قبة صغيرة ، وفي رقبة كل قبة تفتح نوافذ للإضاءة ، وكان هذا في القرن الرابع عشر ، ثم وبعد فتح القسطنطينية أخذت العمارة شكلاً جديداً متأثراً بآيا صوفيا فأنشىء مسجد محمد الفاتح من رواق رئيسي على تخطيط متعامد فوقه قبة كبيرة حولها قباب صغيرة وأمام هذا الرواق صحن حوله بوائك مغطاه بقباب صغيرة وفي وسطه فسقية ، والعصر الذهبي للعمارة التركية جاء مع المهندس سنان باشا الذي صمم جامع السليمانية وجامع السلطان سليم .

وفى مصر بدأ التحول فى العمارة بعد أن فتحها السلطان سليم عام ٩٢٣ هـ /١٥١٧م ، إذ توقف نمو المعمار ودخلت مؤثرات بيزنطية وظهرت القباب الكبيرة والمآذن الرفيعة الطويلة الخالية من الزخارف والمدببة الرؤوس ، كذلك ظهرت الأسبلة المنفصلة والزخارف المتأثرة بالباروك .

ومن المؤسف أن المسجد بعد أن تطور ليصل إلى المسجد الجامع فى المدرسة المتعدد الوظائف، عاد مسجدا فقط وإختفت منه المدرسة بل وإنفصل عنه السبيل والكتاب ، وسنورد مثلين للعمارة العثمانية فى مصر،أى العمارة التى بنيت فى عهد الخلافة العثمانية ، حيث أن مسجد محمد على ، برغم طرازه العثماني إلا انه بنى فى عهده .

## جامع سنان باشا ببولاق " ١٥١٧ م " :

هو ثان مسجد أنشىء بالقاهرة على الطراز العثمانى ، بعد مسجد سليمان باشا بالقلعة والمعروف بسيدى سارية والمبنى عام ١٥٢٨ م ، كانت المساجد فى القرون الستة الاولى من الإسلام تتكون من صحن تحيط به أروقة من الجهات الأربع أكبرها بيت الصلاة ، وتقوم عقودها على عمد أو دعائم ، ثم تطورت فى العصر الأيوبى والمملوكى لتكون أليونات المتعامدة والمدارس ، أما الطراز العثمانى فيتكون من جزئين هامين هما إيوان القبلة وتغطيه قبة كبيرة ، ثم تحيط بهذا الأيوان أو تنفصل عنه باقى الأيوانات وهى مغطاه بقباب صغيرة ضحلة .

ويتكون مسجد سنان من قاعة فسيحة مربعة ، تغطيها قبة بيزنطية حجرية تقوم من دلايات ذات تكوين كالمقرنصات ، وفي كل ركن من أركان القبة مقرنص حجرى كتب عليه لفظ الجلالة بالحجر الأصفر على قاعدة بالحجر الأبيض ، ومنطقة الإنتقال بالقبة جاءت على شكل خناصر معقودة شأن الطراز المملوكي وليست خناصر متدلية كما هو مألوف في الطراز العثماني المحتذى بالنهج البيزنطي ، وحتى تتحمل جدران المسجد حجم القبة جعلها المعماري سميكة بدرجة كبيرة وإن كانت بسيطة .

يحيط بالقبة من ثلاث جهات أيوانات مكونة من عقود تعلوها قباب نصف كروية وتعلو العقود دوائر زخرفية من الحث مفرغة من الداخل والخارج ومكتوب على بعضها " الله ربي " .

وفى النهاية الجنوبية الشرقية ، توجد مئذنة هي خير مثال للمآذن العثمانية عبارة عن قاعدة مربعة تقوم عليها إسطوانة نمايتها مدببة ويوجد بالمسجد مزولة لمعرفة الوقت مثبتة في النهاية الجنوبية الغربية للأيوان الخارجي .

#### مسجد الملكة صفية " ١٦١٠ م " :

يتكون من جزأين الصحن والقبة والوصول للصحن يكون عن طريق ثلاثة أبواب لها سلالم دائرية ويحيط به أربعة أيوانات مغطاه بقباب صغيرة حجرية ، والجزء الثاني هو حرم المسجد ، بتخطيط مربع تغطيه قبة كبيرة محمولة على ستة أعمدة جرانيتية تكون شكلاً سداسياً ، ورقبة القبة بها أربعة وعشرون شباكاً من الجص المعشق بالزجاج ، وبين عقود المسدس وحوائط المسجد ، قباب صغيرة نصف كروية ، والمحراب مغطى بقبة ويبرز من حائط القبلة وهو مكسو بالرخام والقيشاني ويلاصقه منبر رخامي بزخارف نباتية وهندسية ، ومئذنة المسجد عثمانية الطراز تبدأ إسطوانية وتنتهي بمخروط .

## أسرة محمد على " ١٨٠٥ /١٩٥٢ م " :

بدء حكم أسرة محمد على ، بعد تولى محمد على باشا ولاية مصر ، وقد إهتم بعد جلوسه على عرش مصر على النهوض بما ، وإن كان محمد على وخلفائه من الوالى عباس الأول حتى الخديوى إسماعيل قد تأثروا بالطراز العثمانى وبنوا على منواله .

وقد إستعان محمد على بمهندسين من إستانبول لتشييد عمائره مما كان له أثر واضح في العمارة وظهور أساليب حديدة ، فظهرت المبانى الخشبية المكسوة بالمصيص والواجهات ذات الكرانيش المرتفعة وزخارف الركوكو والباروك الثقيلة والشبابيك الحديثة .

وقد إستمر خلفاء محمد على على نهجه العثماني حتى تولى الخديو إسماعيل والذى إتجه بحركة التطوير إلى التغريب " محاكاه الغرب " في كل شيء ، فقام بمتابعة الأفكار الحديثة وكان منها فكرة إعادة تخطيط المدن ، فقام بعمل تنظيم لأغلب أجزاء القاهرة جعلها تفقد جزءاً كبيراً من سحرها القديم وإختفت المشربيات وحلت محلها الشبابيك الحديثة بالضلف الزجاجية ، وأصبحت المنازل مصفوفة في خطوط مستقيمة متوازية غالباً ، وأصبحت طرقها واسعة ومبانيها أوروبية مقلدة وميادينها فسيحة .

ومنذ عهد الخديوى إسماعيل إستمرت مصر في تتبع أوروبا في عماراتها ، وإستخدمت الخرسانة المسلحة في كل المباني حتى في المناطق الريفية ، ودون إعتبار إذا كانت هذه المباني تتناسب مناخياً ومكانياً وبيئياً مع ماحولها ، وأدى عصر الحماية البريطانية ثم الرغبة في التمدين والتحديث والمبادىء التي غرست في هذا العهد لأن ينظر المصريون إلى العمائر الأوروبية على أنها الأفضل ، ومن المؤسف أن المعمارييون أنفسهم قد آمنوا بأن هذه العمارة المستوردة هي الهدف حتى بعد رحيل البريطانيين عن مصر وحكم المصريين لأنفسهم ، إستمر هذا الإستعمار الثقافي المعماري ، وإن كنا نرى بعض المعماريين المصريين في أواحر القرن العشرين بدأو في العودة إلى التراث وإستلهامه .

وبالرغم من ظهور مدرسة جديدة في عمارة المساجد يمكن أن نسميها بالمدرسة المصرية ، إعتمدت على المحافظة على التقاليد الأصيلة للمساجد سواء المصرية أو الإسلامية ، وذلك في أوائل عشرينات هذا القرن ، ونراه في المساجد التي أقيمت بدءاً من تلك الفترة وأعتمدت على تقاليد المعمار المملوكي ، بالرغم من هذا فإننا نرى العديد من المساجد الحديثة خرج عن تقاليد هذه المدرسة وماسبقها وعمد إلى تقليد المعمار الأوروبي دون وعي أو دراسة مما أدى إلى ظهور مساجد مستديرة ومثمنة المسقط مما لا يتلائم مع وظيفتها الدينية ، وسنورد أمثلة لهذه المساجد في عصر مابعد ثورة ١٩٥٢ .

وسنورد فيما يلى مثلين لمساجد أسرة محمد على ثم أمثلة للمدرسة المصرية في عمارة المساجد والتي أنشأها المعماري الإيطالي ماريوروسي والذي أسلم فيما بعد .

## جامع محمد على بالقلعة " ٢٤٦ – ١٢٩٤ هـ /١٨٢٠ م" :

شيد محمد على باشا مسجده بالقلعة فوق أطلال القصر الابلق الذى كان أنشأه الناصر محمد بن قلاوون ، وقد بناه على نسق المساجد العثمانية فى أستبول وصممه المعمارى التركى يوسف بشناق ، على غرار مسجد السلطان أحمد بالأستانة .

وقد وفق المعمارى فى إختيار موقع الجامع بأعلى مكان مرتفع بالقلعة ، وعلى صغر هذا المسجد بالنسبة للمساجد التركية فى عواصم الدول العثمانية ، إلا أنه لايقل روعة عن أكبرها بذلك التوازن الدقيق ، بين المئذنتين اللتان تحصران بينهما تصاعدا من القباب .

المسجد مكون من قسمين متساويين تقريباً ، الصحن والقبة والصحن مساحته ٥٤٪٥٥ متراً ، تحيط به أروقة أربعة محمولة على اعمدة من الألباستر ومسقوفة بقباب صغيرة ، وفي وسط الصحن ميضأة مقببة محمولة على ثمانية عقود متكثة على أعمدة رخامية يعلوها رفرف من الخشب البارز المزخرف ، والقسم الثاني وهو القبة وتقوم على مربع ضلعه الداخلي ٤١ متراً وقطر القبة ٢١ متراً وإرتفاعها من أرض المسجد ٥٠ متراً وتحملها أربعة دعائم ضخمة ١١ عقود كبيرة وحول القبة أنصاف قباب كما توجد بأركان المسجد أربع قباب صغيرة ، وقد زينت القبة الكبرى من الداخل بنقوش ملونة ومذهبة تمثل مناظر طبيعية ، وهذه الزخارف تعد تمجيناً بين زخارف الباروك وعناصر الزخارف الإسلامية ، وقد كسيت جدران المسجد الداخلية بالألباستر المصرى إلى إرتفاع ١١ متراً ، ولهذا يسمى المسجد أحياناً بمسجد المرمر ، ويقع المنبر على يمين الحراب وهو من الخشب المزخرف بزخارف مذهبة بارزة، وللمسجد ثلاثة أبواب ، باب في وسط كل جدار عدا حدار القبلة ويؤدى باب الواجهة الغربية إلى الصحن ، وفي طرف الجدار الغربي للمسجد تقوم مئذنتان رشيقتان مدببتان ولكل منهما دورتان وترتفع كل منهما ١٤ متراً .

وفى الركن القبلى من المسجد ضريح محمد على، يتألف من تركيبة رخامية حولها مقصورة من النحاس المذهب، جمعت بين الزخارف العربية والتركية وقد دفن به محمد على باشا عام ١٨٤٨ م وهو نفس عام إنتهاء الأعمال بالمسجد.

ويمثل الجامع إمتداداً للتأثير العثماني على عمارة المساجد في مصر ، ويعيب هذا الطراز فرضه للنظام البيزنطي في تخطيط المساجد ، وأحجامها الكبيرة التي تفقد النفس الخشوع وتدخل فيها الخوف والرهبة وتضيع بساطة الإسلام بالإضافة لإعتماده زخارف مستمدة من الركوكو والباروك والتي سادت أوروبا في نحاية عصر النهضة .

#### مسجد الرفاعي " ١٢٨٦ - ١٣٣٠ هـ / ١٨٦٩ - ١٩١٣ م " :

بنى مقابلاً لمدرسة السلطان حسن ، وأمرت ببناؤه عام ١٢٨٦ هـ /١٨٦٩ م ، الأميرة " خوشيار " والدة الخديوى إسماعيل، وقد أمرت بشراء الأملاك المحيطة بزاوية سيدى على الرفاعي وأن يقام هناك مسجد حول الضريح ، مع إنشاء مدافن لها ولأفراد العائلة المالكة ، وقد صمم المسجد المعماري حسن باشا فهمي تصميماً فخماً يليق بمكانة أمام مدرسة السلطان حسن ، وبدء في تنفيذه كبير أخوات الأميرة .

وقد توفيت الأميرة أثناء بناء المسجد عام ١٣٠٣ هـ /١٨٨٥ م، وبعدها بتسع سنوات توفى إبنها إسماعيل وقد دفن كلاهما بالجهة البحرية الشرقية من المسجد ولم يكن البناء قد أستكمل بعد، وقد توقف البناء لمدة خمسة وعشرين عاماً بعد وفاة الأميرة حتى جاء الخديوى عباس الثاني فأمر بتكملة البناء، فواصل العمل فيه المهندس" جيد " بإشراف نظارة الأشغال العمومية، وكانت جدران المسجد وعمده قد آلت للسقوط.

وعمل تصميم آخر للمسجد عام ١٩٠٥ بواسطة بشمهندس الآثار العربية المعمارى النمساوى "ماكس هرتز" باشا وقد أدخل بالتصميم طريقة الأسمنت المسلح ، وجلب الرخام والمرمر ومواد أخرى من عدة دول أوروبية ، وتم العمل تحت إشراف أحمد خيرى باشا ناظر الخاصة الخديوية ، وأقيمت بالمسجد أول صلاة جمعة أول محرم عام ١٣٣٠ هـ / ١٩١٣ م .

وتخطيط المسجد ، مستطيل ومساحته ، ١٥٠٠ متراً مربعاً ، والمعد للصلاة ١٧٦٧ م والباقى للمدافن ومرافق المسجد ، وتقابل الداخل من الباب الغربي للمسجد مساحة صغيرة تليها حجرة تعلوها قبة زواياها خشبية ومحلاة بالذهب والكتابات وكل جدار من جدرانها الأربعة يؤدى إلى المسجد ، وفي وسط الحجرة تربة سيدى على أبي الشباك وسيدى على الرفاعي ، وبين البابين القبليين حجرة تعلوها قبة في وسطها مقصورة خشبية مطعمة بالعاج والأبنوس أقيمت على ضريح سيدى على الأنصارى ، وفي وسط الجدار الشرقي محراب يكسوه الرخام الملون حوله أربعة عمد رخامية ، نقش فوقه بكتابات الثلث ، وبجانب المحراب منبر خشبي مطعم وعليه كتابات ، وأمام المحراب دكة للمبلغ من الرخام الأبيض قائمة على عمد ، يجاورها كرسي لقراءة القرآن .

وفى الجانب الشمالى خمسة ابواب توصل لمدافن أسرة محمد على ، وفى الجهة القبلية من المسجد مصلى وسبيل يعلوه كتاب ويقابله من الجهة البحرية سبيل وكتاب أيضاً ، وخلف المحراب حجرة صغيرة بما سلم يوصل للسطح ، وللمسجد مئذنتان فى واجهته الجنوبية الغربة تتكونان من ثلاث حطات وشرفتين للمئذنتين وتقوم كل من المئذنتين على كتف يأخذ شكل البرج البارز عن المسجد يذكرنا بباب زويلة ومآذن مسجد المؤيد ، وتحصر المئذنتان بينهما قبة تعلو المدخل الرئيسي .

وقد زينت مداخل المسجد بالمقرنصات وإن كانت لا تبدو بجمال مقرنصات السلطان حسن ، وتعلو المسجد شرافات مورقة مماثلة لشرافات السلطان حسن ، كما أخذت الحنيات الرأسية المنحوتة بالحجر دورها في تصميم الواجهة مثل السلطان حسن إلا أنه يعيبها أنه وضعت بأركانها أعمدة رحامية وصل إرتفاعها إلى نصف إرتفاع الحنية وبجوارها أعمدة يصل إرتفاعها إلى نصف إرتفاع الكبرى ، وهذه الأعمدة تبدو مفتعلة مبالغ فيها ، وأكثر مايعيب تصميم واجهة المسجد هو الصليب الكبير المنحوت داخل جميع المنحنيات الرأسية ومداخل المسجد ، والذي يبدو مؤكداً بثلاثة نوافذ دائرية ترسم معاً شكل مثلث بأسفلها نافذة مستطيلة يعلوها عقد دائرى .

وإذا أضفنا إلى ماسبق أن الزخارف والنقوش الداخلية بالمسجد مبالغ فيها كثيرة الألوان والعدد حتى يصل عدد الزخارف المعتمدة المختلفة بقواعد العمد الرخامية الكبيرة داخل المسجد إلى قرابة المئة ، هذا عدا الزخارف المستمرة على الحوائط والسقف مما يشكل ضوضاء بصرية تمنع المصلى من الخشوع في صلاته .

والواضح لمحلل عمارة هذا المسجد، أن طول مدة الإنشاء، والفخامة المقصودة من أجل مدافن الأسرة المالكة ، يضاف إليها كثرة المشتغلين في المسجد وتعديل تصميمه بواسطة أجانب غير متفهمين تماماً لفلسفة المسجد في المعمار الإسلامي ، وترسب عناصر دينية ومعتقدية معينة في نفوسهم ، أدت إلى خروج المسجد على هذه الصورة .

#### المدرسة المصرية الحديثة في عمارة المساجد:

المدرسة المصرية الحديثة في عمارة المساجد كما سماها د. حسين مؤنس في كتابه القيم " المساجد " إستمدت جذورها من التقاليد المعمارية المملوكية ، وأسماها بالمصرية لأنها ظهرت في مصر أولاً وإستمدت عناصرها ومميزاتها من عمائرها ، ومؤسسها المعماري الإيطالي الموهوب ماريوروسي والذي جاء لمصر في اوائل العشرينات ، وكان ذا إستعداد كبير للإندماج في الحياة المصرية ، وقد عمل في ميدان العمارة الإسلامية وأستوعب التقاليد الحضارية المصرية الإسلامية وأعتنق الإسلام وتوفي بالقاهرة عام ١٩٦١ م مخلفاً ورائه تراثاً علمياً ومعمارياً وتلاميذ موهبين .

### مسجد المرسى أبو العباس:

وبعد أن أمضى روسى سنين فى دراسة العمارة الإسلامية المصرية وإستيعابها وإنتهائه من عمل أطلسه الشهير للعمارة والزخارف الإسلامية ، قام بإنشاء مسجد أبى العباس المرسى بالأسكندرية والذى إستغرق إنشاءه ست عشرة سنة وتم إنشاءه عام ١٩٤٥ ، وقد أقام روسى قبة هذا المسجد فى وسط السقف قائمة على دعامات حجرية ملبسة بالرخام وخارج المثمن المنحني رواق ، والمسجد كله بيت صلاة حيث إستغنى روسى عن الصحن وقبة المسجد عالية إرتفاعها ستة وعشرون متراً ومزخرفة من الخارج بزخارف منحوتة فى الحجر وهى من أجمل القباب فى مصر ، وعقود المسجد مدببة عالية الإرتفاع وهى من إبتكار روسى ، ومحراب المسجد من أجمل المحاريب وإرتفاعه يزيد عن إرتفاع المنبر وله إطار من الرخام المزين بالفسيفساء ومئذنة المسجد طفرة فى الإرتفاع وأسفلها مربع وجسمها مستدير ، كما أعتنى فى المسجد بالتوريق وأعمال الشبابيك وأعادها للمساجد ، وإستخدم التوريق فى نوافذ المسجد .

## مسجد محطة الرمل " ١٩٤٨ - ١٩٥١ م " :

صمم المسجد وسط مبان عالية ، لذا تعمد روسى رفع المسجد عن الأرض وإرتفع من منتصف جدار القبلة بمئذنة نخيلة ، أطال المسافة فيها بين شرفة الآذان الأولى والشرفة الثانية ، ثم مد المئذنة صعوداً بإسلوب غير مألوف ، ثم أنشأ الجوسق تعلوه عمامة بيضة الشكل ، تشرف على كل المبانى الجاورة ، وقبة المسجد ليست عميقة الجوف بل هى أقرب لصحن عميق مقلوب ، وترتكز على أربع محارات فى الأركان ، وتمتد من مركزها زخارف حمراء وسوداء وذهبية تشبه الشمس ، وفى أرضيتها قمريات جميلة تسمح للضوء بالدخول ليظهر جمال هذه القبة الفريدة والتى تغطى بيت الصلاة بمجمله ، ومحراب المسجد مدبب ويظهر فيه أن روسى إقتبسه من المساجد الاثرية.

#### مسجد محمد كريم:

أنشىء على مرتفع قريب من قصر رأس التين وكان مصلى القصر ، وإستغل روسى المساحة فى هذا المسجد أحسن إستغلال ، وتخطيطه مستطيل وجدرانه مرتفعة ، وفى أركانه الأربعة قباب أربع تحبىء العين لرؤية القبة الكبرى التى فوق بيت الصلاة ، ومدخل هذا المسجد بارز فيه ثلاثة أبواب ، اما القبة الكبرى فهى ذات رقبة على هيئة عقود وأعمدة ومن الداخل نجد أنه فتح فى أعلاها شبابيك تجعلها على هيئة زهرة ذات ثمانية أطراف تحيط بدائرة مثل الشمس ، ومئذنة المسجد مبتكرة ، كان روسى ينوى جعلها شاهقة الإرتفاع إلى أن مصلحة المنائر والفنارت عارضت ذلك فاستغنى روسى بعد شرفة الآذان عن الجسم الطويل ، وأنشأ جوسقا غطاه بشبه خميلة يغطى شرفة الآذان وفوقه وضع عمامة على هيئة القبة ، وهذه المئذنة فريدة فى نوعها فى عمائر مصر .

#### مميزات المدرسة المصرية الحديثة:

وقد صمم روسي مساجد أخرى بالقاهرة هي عمر مكرم بميدان التحرير ومسجد الزمالك على ضفاف النيل.

وقد برز من المدرسة المصرية الحديثة نماذج كثيرة منها مسجد عبد الرحمن لطفى فى بورسعيد ومسجد الفولى بالمنيا ومسجد عبد الرحيم القناوى فى قنا ، وكذلك مجموعة مساجد صلاح الدين والتى صممها المعمارى على خيرت تلميذ روسى وإستخدم مبتكرات روسى النابعة من قيم التصميم المملوكى، وهناك مسجد سيدى جابر بالأسكندرية ، ومن أجمل ماأقيم بالقاهرة مسجد الفتح الذى أقيم مكان مسجد أولاد عنان القديم .

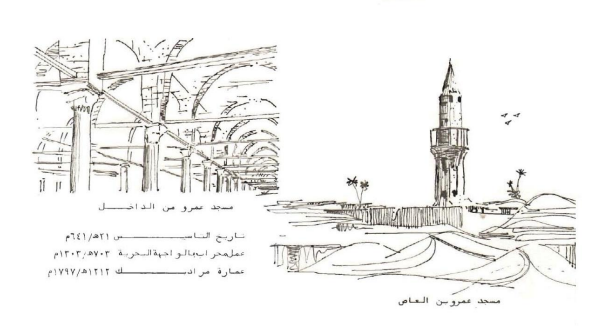
وخارج مصر تظهر آثار روسى في تجديد الحرم النبوى الشريف التي إعتمدت على العقود الطويلة المدببة التي إبتكرها روسي .

ويمكننا أن نوجز مميزات هذه المدرسة في :

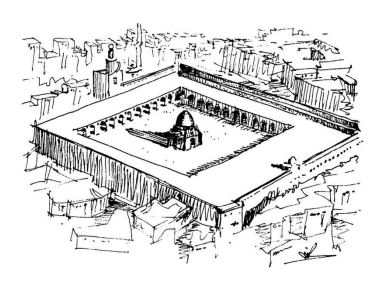
- ١- حسن إستخدام المساحة .
  - ٢- توازن جميع أجزاء المبني .
- ٣- القباب المزخرفة الصغيرة في أركان المسجد ، والقبة الوسطى الكبيرة .
- ٤ المئذنة المتوسطة الإرتفاع التي يعلو الشرفة جوسق مغطى كالخميلة يعلوه عمامة كالقبة .
  - ٥- المآذن العالية بإطالة المسافة بين شرفتي الآذان والارتفاع بجسم المئذنة والعمامة .
    - ٦- المدخل البارز الذي به عدة أبواب .
    - ٧- تحويل جزء من جدران المسجد إلى مخرمات حصية مورقة .
    - $\Lambda$  العناية بالتوريق والرسومات الهندسية والتشابيك الخشبية .
      - ٩- إلغاء صحن المسجد .
      - ١٠- العقود المدببة العالية التي تنتهي بحدوة فرس مدببة .
        - ١١- تلبيس تيجان الأعمدة وقواعدها بالبرونز .
    - ١٢- المحاريب الرخامية المزينة بالفسيفساء العالية الإرتفاع بجسم المئذنة والعمامة .

أوردنا فيما سبق عمارة المساجد في عهد أسرة محمد على بدءا بالمساجد المتأثرة بالنهج العثماني ثم مروراً بالمساجد التي بنيت في عهد التغريب ثم المدرسة المصرية الحديثة التي إعتمدت على القيم والتقاليد المعمارية المملوكية وحددت فيها .

وسنورد فيما يلي عصر مابعد ثورة ١٩٥٢ م.

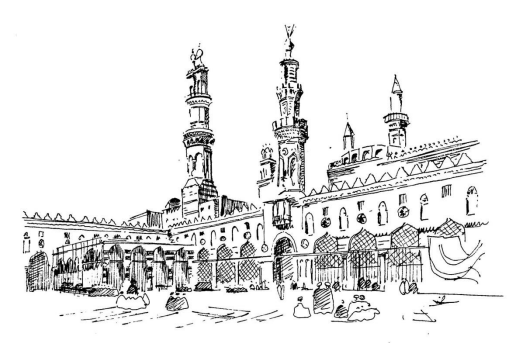


مسجد احمد بن طولون ۲۱۳ – ۱۵ ه / ۲۷۱ – ۷۹ م۰

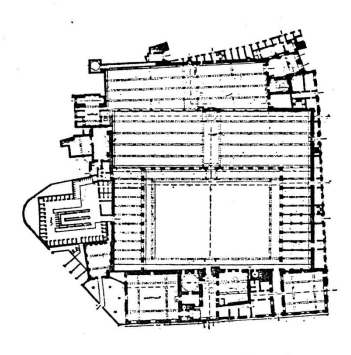




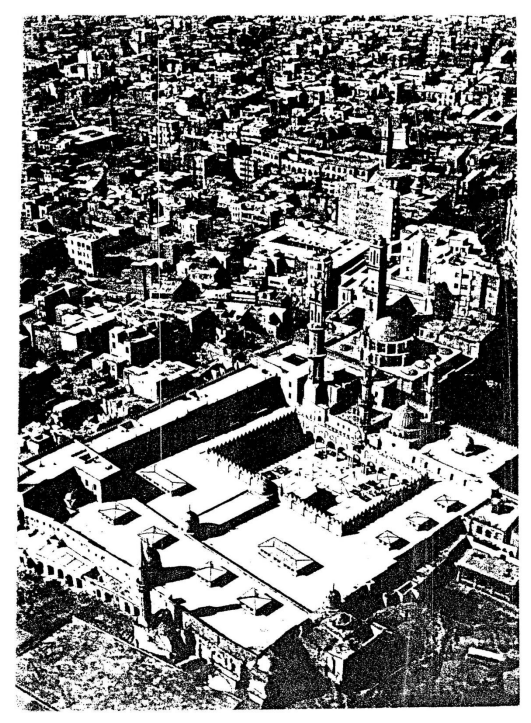
177



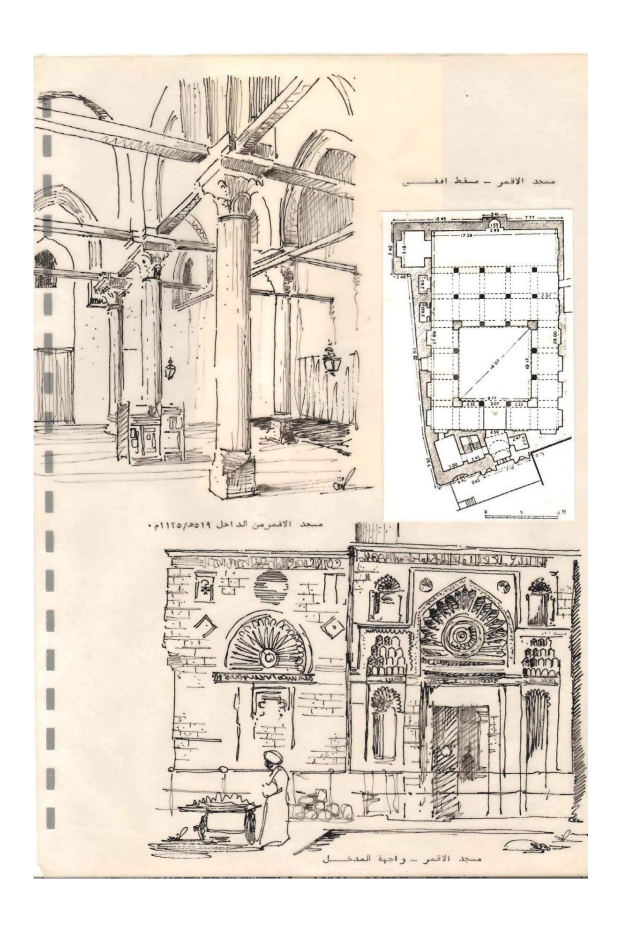
مسجد الازهر (من الداخل) ٣٥٩ ـ ٦١ه / ٩٧٠ - ٢٧م

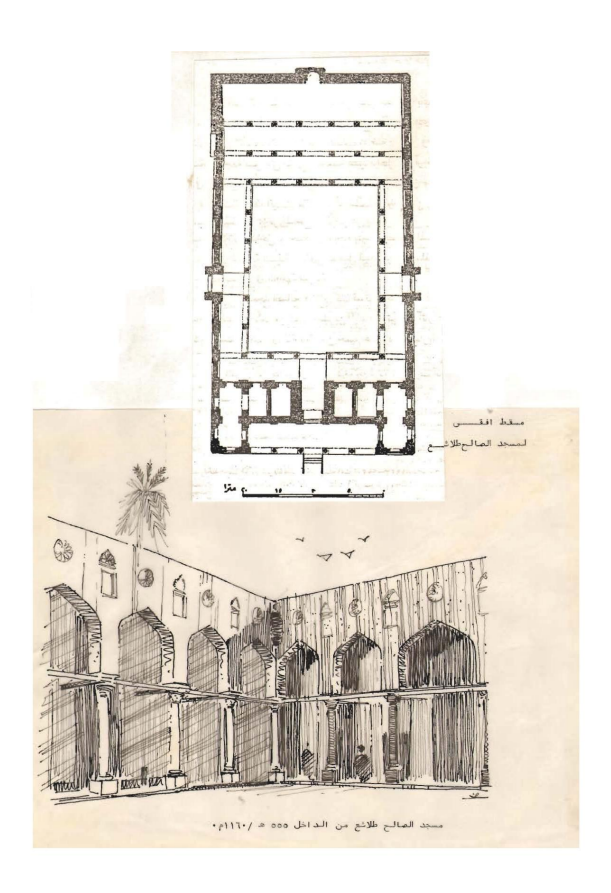


مسقط افقى للجامع الازهر (الوضع الحالي)



صورة جوية للجامع الازهر والمنطقة المحيط .....ة .

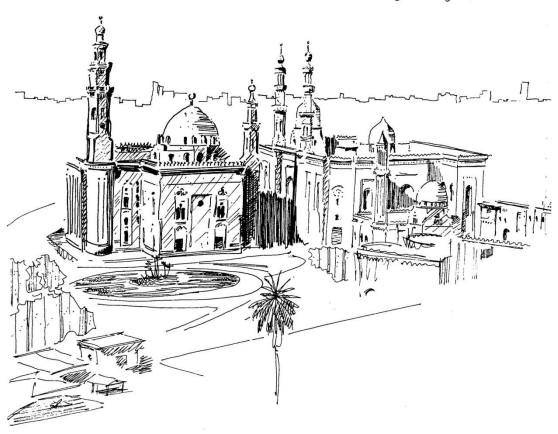


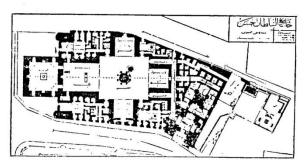


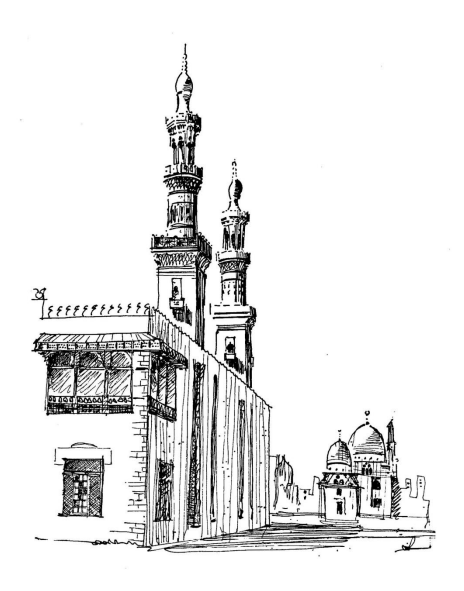
مجموعة مسجد السلطان حسن ومسحد المحمودية ومسحد الرفايي بميدان القلعيــة

٠ مسجد المحموديــة ٩٧٥ هـ/١٥٦٨

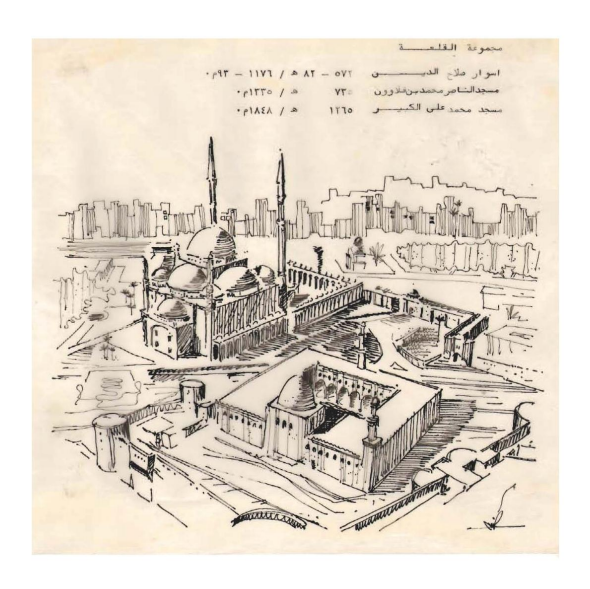
- مسجد الرفاعـــــى

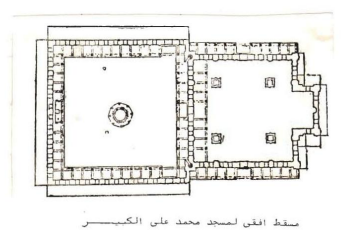


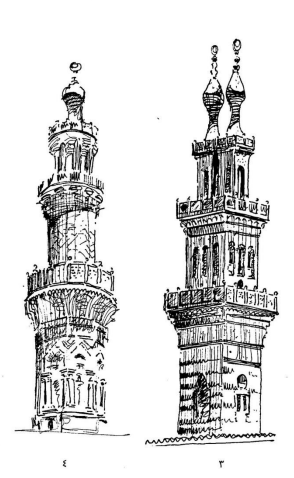


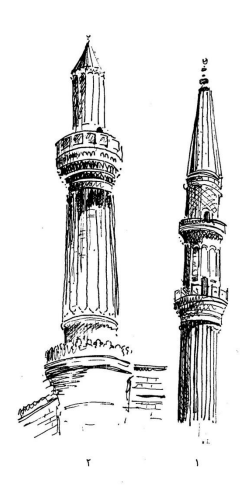


سجد وخانقاه الناصر فرج بن برقوق ۸۰۳ - ۱۶۰۰ /۱۳۰ - ۱۵۰







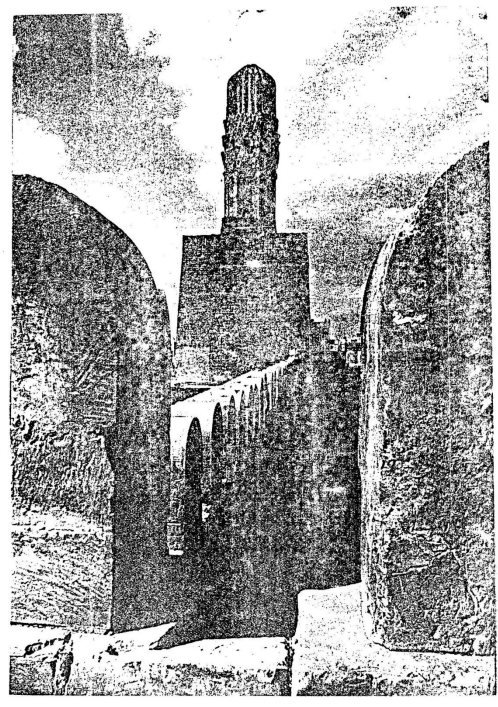


١ ـ مئذنة توسعة مسجد الحسينـــن

ـ مئذنة مسجد المحموديــــة

۳ ـ **مندنه** مسجد فانيبای الرماح

ع … مئذنة مسجد الازهر(عمارة قايتبای) ۸۷۳ ه / ٤٦٨



مئذنة مسجد الحاكم وجزء من سور القاهـــرة الشمالـــي،



# أسرة محمد على وحتى بداية الثورة ( ١٨٠٥ – ١٩٥٣ )

بقيت حدود القاهرة كما هي منذ عام ١٧٩٨ وحتى عام ١٨٤٨ ، وكذلك لم يتغير تعداد سكانها كثيرا لمدة الخمسين عاماً وهي فترة الحملة الفرنسية وعصر محمد على ، ويمكننا أن نقسم هذه الحقبة من الزمن إلى فترتين :

- فترة محمد على ، وهي إمتداد للقاهرة الشرقية ١٨٠٥ -١٨٤٨ م
- فترة ما بعد محمد على ، وهي بداية تحول القاهرة للطابع الغربي ١٨٤٨ ١٩٥٢

وقبل الدخول لدراسة فترة محمد على يجب أن ندرس آثار الحملة الفرنسية وهي الفترة التي سبقت محمد على مباشرة.

#### الحملة الفرنسية:

كان من مساوىء الحملة الفرنسية تدمير بعض أحياء القاهرة مثل حى الحسينية ومركز القصبة بجوار الجامع الأزهر ، بولاق ( الذى حرق ) الأزبكية ، باب الشعرية ، الجمالية ، الدرب الأحمر ، الخليفة ، الموسكى ، عابدين والسيدة زينب ، وبجانب هذه المساوىء كانت هناك بعض التحسينات فى المدينة ولكن للأسف لم تظهر هذه التحسينات بسبب قصر المدة ، وبقى من الإحتلال الفرنسي نظامان آثرا فى القاهرة أولهما :-

- 1- نظام التقسيم الفرنسى وهو دمج ٥٣ شياخة هى التقسيمات التى كانت بالقاهرة وجعلها ٨ تقسيمات ويعزز كل منها أقسام وكان يطلق على كل تقسيم لفظ ( ثمن ) وهذه الأثمان هى: الأزبكية ، باب الشعرية ، الجمالية، الدرب الأحمر ، الخليفة ، الموسكى ، عابدين ، السيدة زينب ....وهذه الأثمان أصبحت أقسام على عام ١٩٤٧ وأضيف إليهم قسم مصر القديمة وبولاق .
- التأثير الثاني الذي حدث بسبب الحملة الفرنسية كان خاصاً بنظام شوارع المدينة ، فقد بدأ الفرنسيون بوضع نظم لبعض الشوارع الهامة التي تعتبر شرايين للمدينة لأن نظام الشوارع في القاهرة لم يكن من السهل التعامل معه بالنسبة لقوات الإحتلال الأوربية وكان نتيجة ذلك أنه قد تم توسيع شارع الفجالة كشريان إستراتيجي حيوى يصل إلى بوابات القاهرة الشمالية ( باب النصر وباب الفتوح ) وذلك لكى يسمح لقوات الإحتلال بلمرور ، كذلك توسيع الطريق الآثرى الذي يربط الأزبكية بالمدينة القديمة حيث كوبرى الموسكى الذي يعلو الخليج ( كما ذكر في المقريزي ) وذلك لكى يسمح بمرور قوات الإحتلال وهذا كان بداية شارع الموسكى المشهور الذي أصبح في الحي التجاري في أواخر القرن التاسع عشر ومن أشهر شوارعه ، كذلك تحسين الطريق القديم الواصل بين بولاق والأزبكية والذي أصبح شريان رئيسياً الآن .. وهذه هي آثار الحملة الفرنسية التي وضعت بعض البذور واستفيد في الأجيال اللاحقة لتنظيم شوارع القاهرة ، ومن الجدير بالذكر أن مقابر الأزبكية والمناصرة الداخلية كانت لا تزال تستعمل حتى أتي محمد على عام ١٨٤٥ وشق طريق عمد على ( شارع القلعة الآن ) ليصل بين الأزبكية والقلعة هذه هي التأثيرات المباشرة التي حدثت للقاهرة أثناء الحملة الفرنسية .

#### عصر محمد على:

عندما قرر محمد على أن يبدأ بتأسيس أول مشاريعه – كان قصره في شبرا على ضفة النيل سنة ١٨٠٨ وكان تصميمه أوروبيا يحتوى على حديقة تمت بعد بناءه بسنة ...ووصل بشارع عريض يحفه الأشجار المزهرة لتصله بالطريق الشمالي من الأزبكية وبعد مرور نصف قرن أصبح هذا الشارع العريض يسير فيه العربات ذات الأحصنة للطبقات العليا وهو مايطلق عليه الآن شارع شبرا .. وكما فعل صلاح الدين وبني القلعة ، فقد جذبت القلعة إهتمام محمد على وبني فيها قصره الجديد ، وأخيراً بني مسجده الذي يتميز بطرازه العثماني كما بني عدة قصور في أنحاء المدينة المختلفة وكما كان لكل حاكم من قبل إهتمامه الخاص بمنطقته المفضلة في القاهرة ، والتي جعلت منها منطقة جذب للنمو السكاني ، فنرى صلاح الدين إختار منطقة القلعة حيث جعل مناطق الجذب نحو الجنوب ، وبيبرس إختار الحسينية في الشمال ، والناصر بن قلاوون إختار الضفة الغربية للخليج والذي جعل هذه المنطقة تنمو .. فقد حذب إهتمام محمد على أقصى الركن الشمالي الغربي من المدينة حيث بني قصره في شبرا وكذلك بدأ ساسيته في تخطيط بولاق ، فقد كانت بولاق ماتزال فقيرة بعد خرابما من الفرنسين حتى عام ١٨١٢ ولكن خلال سنتين بدأت تكون منطقة جذب للصناعة حيث كان هذا من مخطط محمد على لتحسين الحالة الإقتصادية في البلاد ، ففي عام ١٨١٨ أنشيء مصنع للصوف وآخر للقطن ودخلت بولاق عصر سباكة الحديد كذلك في عام ١٨٢٢ أصبحت مكاناً لتصنيع الأحجار وكذلك مركز لصناعة القوارب النيلية ، كذلك كانت بولاق مكان محمد على المفضل لإنشاء المدارس ، ففي عام ١٨٢١ أنشيء مدرسة الهندسة المدنية والتي تخصصت في الطرق والكباري ثم نقلت المدرسة سنة ١٨٢٣ إلى قصر إسماعيل باشا كذلك وجدت مدارس أخرى في الزراعة والطب .

في عام ١٨٣٠ كان هناك تغيرات هامة خاصة بمظهر القاهرة المعمارى — فلقد ظهرت العمارة تميل إلى التأثير الأوروبي فعندما ذهب إبراهيم باشا في رحلته في سوريا وجد بيوتما بيضاء وبعد مرور عدة سنوات أصدر أوامره ومرسومه على أن كل مالك منزل عليه بطلاءه باللون الابيض من الخارج كذلك في السنين اللاحقة أصدر أوامره بإستعمال المشربية التي تصنع من الخشب الخرط في المباني ، كذلك مراعاة الحماية من الحرائق فأصدر أوامره بمراعاتما عند تصميم المباني.. وقد ظهرت في تلك الحقبة خليط من طرز جنوب أوروبا وتركيا والتي ليس لها ذوق ، وأول مثال على ذلك قصر إسماعيل في بولاق والذي تحول فيما بعد لمعهد تكنولوجي وهو مبني من خليط عجيب من الطراز الإيطالي واليوناني والعربي وبذلك حلت هذه النوافذ المستطيلة الشكل المنقولة من أوروبا محل الأقواس الأصيلة ، وكذلك غطيت هذه النوافذ بشبكة من الحديد المشغول والتعشيقات الزجاجية وذلك في عام ١٨٤٠ ومن هنا نرى أن محمد على أول من جلب الإنشاءات الأوروبية ، كذلك جلب العربات التي تجرها الأحصنة وكان مسموحاً إستعمالها للأسرة المالكة ولعامة الناس .. ولم يكن هناك مشاكل في المرور.

وفى عام ١٨٤٥ جاء محمد على بتنظيم المدن وجعل للشوارع أسماء ورقم المنازل ، وكذلك شق شوارع محورية فى المناطق المزدحمة من الأزبكية والقلعة مثل شارع محمد على ( شارع الجلاء أو شارع القلعة الآن ) .

وتاريخ القاهرة خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر هو في الحقيقة تاريخ مدينة غربية ، ففي نحاية حكم محمد على ( ١٨٤٧ م) كانت القاهرة مدينة يقارب سكانحا ٣٠٠،٠٠ بما فيها مصر القديمة وبولاق ، في عام ١٨٩٧ أصبحت القاهرة تتكون من قسمين يكمل كل منهما الآخر ، ووصل تعدادها إلى ٥٩٠،٠٠٠ ، في

عام ۱۸۶۸ م تولى إبراهيم باشا الحكم ولكنه لم يستمر وجاء عباس باشا والذى تم فى عصره مشروع إنشاء الخط الحديدى بين الأسكندرية والقاهرة عام ۱۸۵۶ ، والمشروع الثانى الذى تم فى عصره هو مشروع إنشاء مدينة عسكرية صغيرة فى شمال القاهرة وهى الآن تعرف بإسم العباسية وهى منطقة مزدحمة بالسكان ، سميت على إسم الخديوى عباس باشا .

بعد حلول نهاية القرن التاسع عشر ، يرى القادم للقاهرة في ذلك الوقت أن القاهرة قد إنقسمت لجزئين القاهرة المصرية القديمة والقاهرة الأوروبية ويقسمها شارع كبير يصل مابين محطة الركاب الرئيسية ويمر بالفنادق الكبيرة حتى عابدين ( القصر ) ... في المدينة الغربية ترى المحلات الكبيرة والمنازل الفخمة والعربات التي تجرها الخيول والأشخاص يلبسون الملابس الأنيقة، أما المدينة الحقيقية فتقع في الشرق ودائماً كان الإنعزال بين المدينتين ، حتى أن بعض الزوار الإنجليز لاحظ في عام ١٨٨٩ كيف أن القاهرة بدأت تأخذ الطابع الإنجليزي في الحي الغربي.

وفى نحاية القرن التاسع عشر بدأت هذه العزلة تزداد بين الشطرين الشرقى والغربي – ليس فقط بفصلها بشارع لتحديد حدود كل منها ولكن ظهر الإنفصال فى عدم الإستمرارية بين الماضى والمستقبل والذى ظهر كشرخ وهوة كبيرة تفصل المدينة بعضها عن بعض ، فى الشرق نرى المدينة الأصيلة حيث الصناعات الحرفية والطابع الإجتماعى المميز وطريقة المعيشة ، أما فى الغرب فنرى المدينة الغربية COLONIAL CITY مع وسائل الطاقة البخارية ووسائل المواصلات السريعة والطابع الأوروبي ، فى الشرق حيث الطرق العشوائية الغير واضحة المعالم والغير مرصوفة LABYRINTH STREET PATTERN حيث الدروب وفى الغرب نرى الشوارع الواسعة والتي تحيطها الأرصفة العريضة وتقاطعها مع بعض فى شبكة متعامدة تصنع ميادين واسعة .. فى الشرق حيث مازالوا يستعملون السقا ونقل المياه بالطرق اليدوية أما فى الغرب فتوجد محطة مياه على النيل تعمل بالبخار لضخ المياه للمنازل ، فى الشرق يعيشون فى الظلام أما فى الغرب فهناك مصابيح الغاز الضوئية .. فى الشرق لا يوجد حدائق ولا أشجار فى الشوارع وفى الغرب حيث وحدت الحدائق الفرنسية وأحواض الزهور .

فى عام ١٨٩٧ وصل عدد السكان إلى ٥٩٠،٠٠٠ منهم الإيطاليون واليونانيون والفرنسيون ورغم أن مصر كانت تقع تحت الحكم العثماني إلا أن هناك من يمثل حكومة بريطانيا منذ ١٥ عاماً حيث زاد الإتصال بين مصر و وأوروبا بعد الربط بينهما بالسفن ، بعد موت عباس باشا سنة ١٨٥٤ وتولى سعيد الأبن الأصغر لمحمد على وقع على عقد مشروع قناة السويس الذي جاء به ديليسبس وبدأ فى العمل فى شق القناة سنة ١٨٥٩ وربط مشروع القناة بين مصر والخارج ساعد على الإنتداب الإنجليزي فيما بعد ، كذلك فى عهد سعيد بدأ فى عمل مشروع مد خط حديد السويس ١٨٥٨ .

## عصر الخديوى إسماعيل: ١٨٦٣ - ١٨٧٩ :

كما في عصر الناصر بن قلاوون عندما أنشأ القناة المغربي لكى يسمح بالإمتداد الأفقى للمدينة ، ثم شق الخليج المصرى، بدأ الخديوى إسماعيل ابن الخديوى إبراهيم ، بشق قناة الإسماعيلية والتي ساعدت على ظهور محتمعات عمرانية جديدة مثل الفحالة والإسماعيلية ، ومن الأعمال الهامة التي تمت إنشاء بحيرة التمساح وفي عام عند إفتتاح قناة الإسماعيلية تم عمل ميناء روض الفرج والساحل في شمال بولاق وبالتالي الجزيرة التي أمامها

( أصلها حزيرة بولاق ثم الجزيرة ثم الزمالك ) بدأ في صيانتها من الفيضان وإستغلالها وبعدها ردم الخليج المصرى مما أدى إلى جفاف بركة الأزبكية .

وفى عصر إسماعيل كانت بداية سن قوانين للمدينة المصرية ومدها بالمياه كذلك نظام الصرف ، ثم إنشاء شركة المياه وشركة الغاز في القاهرة وتولت شركة شارلز التي مدت الإسكندرية بالغاز من قبل وإمداد القاهرة وضواحيها بالغاز ، مثل بولاق ومصر القديمة ، وفي إبريل عام ١٨٦٧ بدأت محطة السكة الحديد بالعمل ، وقبل إفتتاح قناة السويس في عام ١٨٦٩ أراد الخديوي إسماعيل أن يجعل القاهرة تظهر بمظهر مشرف له عندما يقام الإحتفال ، وقبل ذلك بعامين وبعد رجوع الخديوي من الخارج عين على باشا مبارك وزيراً للأشغال وأسند إليه المهمام التالية : -

- ١- الإشراف على مخطط الإسماعيلية .
- ٢- إعادة تخطيط الأرض القديمة والخالية وعلاقتها بالأزبكية .
- ٣- عمل تخطيط عام للمدينة طبقاً للطراز المعمول به في باريس.

وكان على مبارك مصرى الأصل مولود فى الدلتا وتعلم فى أوروبا ودرس الهندسة المدنية فى فرنسا ، وفى سنة المدينة بعث إلى فرنسا لدراسة نظام الصرف ونظام التعليم لهذه المدينة ، وعين وزيراً للأشغال ووزيراً للأوقاف ووزيراً للتعليم وبجانب ذلك وجد وقتاً ليكتب كتبا فى الهندسة العسكرية ونظريات التعليم وأشهرها ( الخطط التوفيقية الجديدة فى إثنى عشر جزءاً ) وهى وصف مدينة القاهرة تاريخياً وقد ذكر على مبارك أن تخطيط الإسماعيلية كان فى نفس الوقت الذى تم فيه تقسيم المثلثين فى الأزبكية وبعد ذلك صدر مرسوم من الخديوى إسماعيل بتخطيط باقى المدينة على نفس النظام .

وقبل رحلة الخديوى إلى باريس ، كانت لديه الفكرة في تخطيط مدينة الإسماعيلية الجديدة لكى تضاف إلى القاهرة في المنطقة المحصورة ما بين شارع مصر القديمة ( القصر العيني الآن ) في الغرب وفي الجنوب تقع أرض اللوق وفي شرقها حدود القاهرة وكانت المدينة تعرف بالإسماعيلية حتى ١٨٦٥ وبقيت المساحة بدون حدمات حتى جاء المخطط لها في عام ١٨٧٦ – ١٨٧٩ لتكون مساحتها ميل وربع تقريباً وقد وهبها الخديوى للأهراء والتجار لكى يينوا عليها مساكنهم ولم يأخذ منهم الثمن على شرط أن تحاط مساكنهم بحدائق وذلك تشجيعاً منه للسكن وتعمير هذه المدينة الجديدة ، وفي تحاية عصر الخديوى إسماعيل كان هناك ٢٠٠ منزل وقصر في الضاحية الجنوبية من شبرا حتى الإسماعيلية وحى الفحالة ، وتخطيط الشوارع للمناطق الجديدة أصبح دليل فيما بعد ولم يتغير وأتبعه الإنجليز أثناء إحتالالهم من خلال الطراز الفرنسي للحديقة والذي نستطيع أن نقرأه في خريطة المدينة العصرية للقاهرة .. وعند حلول الحديوى مهندس تنسيق البيئة LANDSCAPE ARCHITECT لإعادة تصميم حديقة الأزبكية ، كذلك في عام الحديوى مهندس تنسيق البيئة للمحال العرب ألماني لكى يصمم له قصره في الجزيرة ، ليكون جاهزاً قبل موعد إفتتاح القناة .. لكى يكون الخديوى وهو الآن مايعرف بفندق ماربوت عمر الخيام بالزمالك ، كذلك خلال شهور تم إنشاء شارع عريض يحفه الأشجار لكى يصل إلى الأهرامات بالجيزة كذلك بدأ التفكير في إنشاء كوبرى قصر النيل وكوبرى الجلاء لكى يصل الجيزة بالقاهرة عمل كوبرى مؤقت على قواعد عائمة حتى تم الإنتهاء من الكوبرى الصغير في عام وكوبرى الجلاء لكى يصل الجيزة بالقاهرة عمل كوبرى مؤقت على قواعد عائمة حتى تم الإنتهاء من الكوبرى الصغير في عام علم المحال في المحال اللاحق تم تجرية الكوبرى الكبير ( قصر النيل ) .

كان تأثير على باشا مبارك على القاهرة كبيراً وهو الذى لم ينعم بليلة نوم واحدة طوال عامين قبل حفل إفتتاح القناة ، وكان جزاء ذلك أن أستبعد ثم أعيد تعيينه مرة أخرى عام ١٨٧٢ ، وبعد أن طوى المخطط العام للقاهرة بعيداً ، بدأ العمل به مرة ثانية لكى يتم تكملته مع العناية بالشوارع والتشجير وكان نتيجة ذلك البدء في تصميم حديقة شاسعة (٥٠٥ ميل طول × ٣ ميل عرض ) على الضفة الغربية للنيل في الجيزة وهي التي كانت فيما بعد نواة لحديقة جامعة القاهرة (حديقة الأورمان) وحديقة الحيوان بالجيزة وذلك كان في عام ١٨٧٤ وما بين عام ١٨٧٣ - ١٨٧٥ بدأ تقسيم قسم الفجالة بواسطة شارع كلوت بك والذي أعطى الفجالة حدود مع ترعة الإسماعيلية وإتصالاً مع الحي التجاري حيث الموسكي .

ورجع على مبارك كوزير للاشغال مرة أحرى ومستشاراً للأمير حليم وبدأ فى تنفيذ شارع محمد على بعد إعادة تخطيطه بطول ٢ كم ، ، ، ٤ منزل كبير، ، ٣٠ شقة صغيرة مع حمامات ومحلات ومراعاة عدم هدم أى مسجد، وعندما تم الإنتهاء من المخطط الجديد للشارع بدأ تنفيذ المشروع وكان شارع محمد على أوسع من طريق السكة الجديدة ويحفه الارصفة العريضة للمشاه والمغطاه بالبواكى ARCADES وبعضها مغطى بالشجر وأمد الطريق بالغاز للإنارة وهكذا تحقق حلم محمد على فى هذا الشارع على أيدى على مبارك والمشروع الأخير الذى تم خلال هذا الوقت هو إحلال مبنى على شكل حدوة الفرس مكان قصر إسماعيل باشا فى عابدين وقد أنشىء على الطراز الأوربي عام ١٨٢٤ وفى عام ١٨٦٢ إقترض سعيد ٣ مليون جنيه من البنك الدولي لشق القناة وبعدها مضى إسماعيل فى الإستمرار فى الإقتراض حتى كانت الأزمة سنة ١٨٧٥ فتنازل إسماعيل عن بعض حقوق مصر فى القناة لشركة فرنسية وبعدها لرئيس وزراء الملكة فيكتوريا فى إنجلترا حتى فقدت مصر حقها فى القناة بعد إستدانتها بمبلغ ٤ مليون جنيه وهذا ماجعل إنجلترا تتحكم فيه تتدخل فى نظام الإدارة فى مصر وبعد سبعة سنوات أخرى عام ١٨٨٢ بدء الإنتداب الإنجليزى وبذلك ترك إسماعيل عرش مصر مع مديونية قدرها ١٠٠ مليون جنيه لأبنه الخديوى توفيق والذى ورث عرشاً مثقلاً بالمديونات يتحكم فيه عندما دخل الإنجليز مصر فى سبتمبر ١٨٨٢ وبذلك بدأ عصر جديد فى تاريخ القاهرة وثورة فى المواصلات وتخطيط عندما دخل الإنجليز مصر فى سبتمبر ١٨٨٢ وبذلك بدأ عصر جديد فى تاريخ القاهرة وثورة فى المواصلات وتخطيط مدن الشمال فى مصر حيث بدء شق القنوات وبناء خزان أسوان ١٩٠٢ وهذا مما جعل مصر دولة زراعية لتنمو فى عدد السكان .

كانت القاهرة تمتد طبيعياً فى الأماكن التي كانت تجاور الأماكن العامرة ففى غرب حديقة الأزبكية توجد المبانى العالية والفراغات الضيقة والأماكن التجارية حيث البنوك والسفارات وبجانب هذا الفيلات والشقق الصغيرة والحدائق من العقود الماضية ، بدأت فى النمو .. والمركز التجارى الرئيسي كان مابين الموسكي وشرق الحديقة وحتى ميدان الأوبرا فى الغرب ، والمركز الأوربي القديم فى الموسكي أعطى لليونانين الأرمنيين واليهود من التجار الذين وفروا البضائع الرخيصة للتعداد المتزايد .

أما في الجنوب ، حيث الإسماعيلية بعد تقسيمها وتعميرها عام ١٨٧٠ وجدت الفيلات في النصف الجنوبي بينما الكثافة السكانية العالية كانت تحتل الشمال وخاصة في الضاحية التجارية الجديدة حيث ميدان الأوبرا ومع إمتداد شارع بولاق الذي إحتفظ بطابعه مع وجود الجدائق التي زادت بمرور السنين .. كذلك بدأت المباني الحكومية تمتد موازية لشارع القصر العيني جنوباً وحتى باب اللوق حيث كان هذا الموقع خاص بالأسرة المالكة في عصر إبراهيم باشا وحتى نماية القرن التاسع عشر كانت توجد وزارة الأشغال العامة التي بدأت كنواة لتكوين المركز الحكومي

ما بين عامى ١٩١٧ ، ١٩١٧ إمتدت حدود القاهرة التي كانت في شرق النيل إمتدت لتشمل غرب النيل زادت مساحة الأرض من ١٦١٨ إلى ١٦١٠ كم٢ ، وكانت المدينة تشمل ٣٤٦٢ نسمة يعيشون في بيئة زراعية في الجانب الغربي كذلك زاد التعداد في الشرق بحوالي ٧٨٠٠٠ عما قبل وهذا بسبب هجرة بعض الأوربيين بسبب سوء الأحوال في أوربا وأمريكا .

وخلال الخمسين عاماً الأولى من القرن العشرين ، تضاعف عدد السكان في مصر بينما أصبح ثلاث مرات في القاهرة ليصل تعداد سكان القاهرة إلى ٢ مليون عام ١٩٤٧ م وبدأت تزيد ٥% كل عام .

وكانت بداية التفكير في عمل مشروع الصرف الصحى لمدينة القاهرة عند ظهور مرض التيفود في مصر وكان الصرف الصحى في القاهرة سواء في الشرق أو الغرب لا يتعدى سوى حفرة في الأرض تصرف على خزان ترشيح من الطوب وهو ضمن المبنى وإنتظرت القاهرة حتى عام ١٩١٥ حتى بدأ تنفيذ الصرف الصحى في الخانكة ليغطى الأماكن الجديدة في غرب المدينة وشمال شرق المدينة والقاهرة القديمة فيما عدا المقابر في الشرق كذلك جزيرة الروضة وغرب النيل والشمال حيث شبرا ... وبعد الحرب وحتى عام ١٩٢٠ أمكن تغطية أغلب أجزاء القاهرة القديمة والحديثة بنظام الصرف الجديد ثم إمتدت الشبكة في الضفة الغربية حيث الجيزة كان من الصعب فصل القاهرة عن الجيزة بسبب الإمتداد العمراني لها .

وفى عام ١٩٤٧ بدأت القاهرة القديمة تزدحم وزادت كثافتها حتى وصلت إلى ٢٠٠،٠٠٠ على الميل المربع وحوالى ٥٠،٠٠٠ يعيشون فى المقابر ، وبعد ١٩٤٧ بدأت الحالة الصحية تتحسن بفضل العناية الصحية وظهور الأدوية الجديدة مما زاد تعداد مصر بنسبة ٢% ووصل تعداد مصر إلى ٢٦ مليون عام ١٩٦٠ والقاهرة ٥،٥ مليون وفى عام ١٩٧٠ وصل تعداد مصر إلى ٥٥ مليون والقاهرة ٦ مليون بسبب الإمتداد العمراني فى الجيزة والصناعى فى حلوان، أما بما يختص بإمتداد طرق المواصلات فالقاهرة إمتدت أفقياً وزادت مساحتها ثلاث مرات دون زيادة فى عدد السكان قبل بداية القرن التاسع عشر .. وفيما بين عام ١٨٩٦ -١٩١٦ وخلال العشرين عاماً عمل شبكة مواصلات لتربط الضواحى المتطرفة مع قلب المدينة ، ولأن طبيعة القاهرة تختلف عن المدن الأمريكية بالنسبة لشبكة المواصلات فقد بدأت بالسيارات الخاصة والتي لم تسبب أى مشاكل بسبب قلتها ولزيادة تكاليفها مما أدى إلى مد شبكة المواصلات العامة التي بدأت بالترام الكهربائي ثم بمساعدة الأتوبيسات العامة والترولي ، أمكن تغطية القاهرة بشبكة مواصلات

مناسبة للدخل ولحجمها .. وأنشىء أول خط ترام كهربائى ينشىء فى القاهرة قبل مدينة نيويورك بعدة سنوات ، وذلك لأن المساعدة جاءت من أوروبا عام ١٨٩٤ عن طريق البارون وهو الذى أنشأ ضاحية مصر الجديدة ، وكانت الإتفاقية الأولى هى إنشاء ثمانى خطوط للترام منهم ستة خطوط من المحطة المركزية فى ميدان العتبة الخضرة فى جنوب شرق الأزيكية عام ١٨٩٦ وفى عام ١٨٩٨ ثم تشغيل الثمانى خطوط لمسافة ٢٢ كم لتربط بين الأماكن الهامة بالقاهرة ويرجع الفضل لسهولة عمل هذه الشبكة إلى التخطيط الذى تم عمله للقاهرة فى عصر إسماعيل تحت إشراف مهندسه على باشا مبارك .

وفى عام ١٩٠٢ إمتدت الشبكة لتشمل شارع الخليج المصرى ( الذى حل محل الخليج الذى تم ردمه ) ومد خط جديد يبدأ من الظاهر شمال الحسينية حتى السيدة زينب بجانب السبع سواق القديمة ، وثاني خط فى بداية القرن العشرين كان خط الهرم الذى بين كوبرى قصر النيل والهرم وبعدها جاء خط شيرا وروض الفيج ليصبح مجموع الخيل المختلط من ٥٠٠ عربة ترام لنقل ٧٥ مليون راكب سنوياً ثم فى عام ١٩٣١ أضيف خط شارع الأزهر وشارع الجيش ليصل مجموع أطوال الشبكة إلى ٧٠ كم وفى مايو ١٩٠٥ حصلت شركة الواحات على رخصة من الحكومة المصرية لبناء مدينة سكنية جديدة فى الصحراء وهى مصر الجديدة وإشترت ٢٠٠٠ فدان بسعر جنيه مصرى واحد للفدان ، وتم تخطيط المدينة والشوارع وخدماتها اللازمة من مياه وصرف وكهرباء وجاء الدعم من أوروبا عام ١٩٠٦ وهو وه و ١ مليون فرنك ولربط هذه المدينة الجديدة بالقاهرة أنشىء خط المباسية مصر الجديدة وبعدها خط كوبرى القاهرة أنشىء خط المباسية مصر الجديدة وبعدها خط كوبرى القبة مصر الجديدة ثم مد الخط حتى محطة كوبرى الليمون ليقطع قناة الإسماعيلية بجانب باب الحديد، وفى عام ١٩٤٧ ولوسك الشبكة بإنشاء ثلاثة كبارى هامة فى عام ١٩٠٧ هى كوبرى عباس ليربط جزيرة المنيل بالجيزة بطول ٥٣٥ م وكوبرى المليل ومنذ عام ١٩١٤ حتى قيام ثورة ٣٠ يوليو ١٩٥٢ لم يتم إنشاء كبارى أخرى حتى تم إنشاء كوبرى الجامعة ليربط القرة فى الضفة الغربية للنيل .....

## المشاكل الحضارية في القاهرة " قديماً - حالياً - مستقبلاً " :-

## قديماً:

منذ عام ١٩١٧ م بدأت القاهرة تدخل مرحلة جديدة – وكمدينة كبرى في الشرق الأوسط تنمو بسرعة بدأت تقابل مشاكل حضارية – فلا هي مدينة تتبع الشرق الأوسط ولا هي مدينة تتبع المدن الإسلامية ، وبسبب الإمتداد الأفقى للمدينة فقد غطت شبكة الطرق أغلب أحياء القاهرة في بداية القرن العشرين ، فتخطيط الإسماعيلية وقسم الفجالة والتوفيقية ثم تلتها الخطة في تخطيط الجزيرة ومع شاطيء النيل في قصر الدوبارة وجاردن سيتي ، كذلك الحال في الجيزة والجزء الشمالي حيث شبرا والمطرية والزيتون وأخيراً مصر الجديدة في الشمال الشرقي ، هذا كله جعل الحل النهائي للمشاكل القديمة للفراغ وعزز ذلك إستعمال العالم الحديث في الكباري وخطوط الترام التي ربطت العاصمة بعضها البعض .

وفى عام ١٩١٧ وما بعدها أمكن التغلب على الصرف الصحى وهذا بفضل الوعى الصحى والمستشفيات وبذلك أصبحت القاهرة مكان آمن للإسكان والحياة عما كانت عليه من قبل ، وبذلك نرى أن هذه المشاكل القائمة كلها مشاكل طبيعية .

أما المشاكل الإجتماعية والإقتصادية والتي تسببت بسبب الحضرية في القاهرة إستمرت كما هو الحال في المستقبل.

وأول هذه المشاكل وأصلها كان قديماً — هو الإستقلال السياسي لمصر والذي لم تحصل عليه مصر إلا بعد ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ لأنها كانت بعد الحرب العالمية الأولى ما تزال يحكمها أجانب منذ عصر المماليك وبعدها الإنجليز ١٨٨٢ ، وكم كان هناك أكثر من وعد بالإستقلال ولكنه لم يتم منذ أسس سعد زغلول الوفد والذي أدى إلى ثورة ١٩٥٩ وبعدها معاهدة ١٩٥٦ وحتى الحرب العالمية الثانية حتى كان جلاء الإنجليز نمائياً في عام ١٩٥٦ .

وفى عام ١٩٨٠ أسست أول بلدية فى مصر ، وفى عام ١٨٩٣ تم إختيار ٩ مدن لكى يتم تحسينها وتخطيطها تحت رئاسة البلدية وهى : المحلة الكبرى ، أسيوط، دمنهور ، دمياط ، المنصورة ، الفيوم ، السويس ، طنطا ، وكان يمثلها ٤ ممثلين علاوة على مدير محلى لكل مدينة .

وإزداد عدد المدن الخاضع تحت إشراف البلدية حتى وصل إلى ٣٦ مدينة عام ١٩١٨ ثم إلى ٣٤ مدينة عام ١٩١٨ ثم إلى ٣٤ مدينة عام ١٩٢١ م ثم إزداد العدد في السنين التالية ورغم ذلك لم تدرج القاهرة ضمن هذه المدن حتى أن في عام ١٩٢٣ م لم تظهر القاهرة عند تأسيس المحافظات والمدن في مصر إلى أن ظهر قانون ١٤٥ والذي بعده ظهرت بلدية القاهرة وبالدية مستقلة في عام ١٩٤٩ ، وكان أول أعمال بلدية القاهرة هو انشاء لجنة من المعماريين والمهندسين وآخرين أجانب من ذوى الخبرة لعمل تخطيط عام لمدينة القاهرة بعد التخطيط الأول الذي وضعه من مائة عام مضت على مبارك ومحمود فلكي ، وشمل هذا التخطيط التوزيع السكاني ، أماكن الصناعة، حالة العمالة ، المواصلات ووسائل الإتصال والشوارع والطرق السريعة، النشاطات التجارية ، الترفيه و التعليم ، وفي عام ١٩٥٦ خرجت وطبعت التوصيات لتخطيط القاهرة العام ، وعندما قامت الثورة عام ١٩٥٢ ظهرت لها مشكلة الإمتداد العمراني في المستقبل وكذلك مشكلة المرور ومن الجدير بالذكر أنه بين عام ١٩٥٦ وعام ١٩٥٨ تم رصف ٥،٥ مليون متر مربع من شوارع مدينة القاهرة ومن الشوارع التي أضيفت أو تم توسيعها شارع الكورنيش وشارع الخليج السبارة المسكلة في شوارع مصر ، وكذلك كان لظهور التصنيع مشاكل من ناحية أخرى حيث ظهرت المصانع ذات الحجم الكبير مما تلاحظ للعين في البيئة المصرية وكذلك الشركات الصغيرة ، مما جعل الإنتقال السريع في تغيير خريطة إستعمال الاراضي وإختلاف نمطها (PATTERN) وهذا مماساعد على ظهور مشكلة إزدياد الكثافة السكانية في السنوات المقبلة .

وفى القاهرة الكبرى كان هناك تحول من الزراعة إلى الصناعة والتجارة مما جعل هناك احتياج أن تتحول الورش الصغيرة مثل ورش بولاق إلى ورش أكبر بجانب ظهور المصانع الجديدة الكبيرة مثل مصانع الحديد والصلب كذلك ظهرت الورش لصيانة السيارات ويكفى أن نعرف أنه فى عصر الخديوى إسماعيل كان ٥٦،٦% من تعداد سكان القاهرة يعملون فى الزراعة – وفى سنة ١٩١٧ إنخفض المعدل إلى ٣% يعملون فى الزراعة من سكان القاهرة

الكبرى وبالطبع عندما بدأت الدولة في إنشاء مصانع كبيرة في أطراف مدينة القاهرة مما جعلها تفكر أن توفر لهم المسكن والمواصلات وبذلك تدخلت الدولة في تصميم مساكن العمال مما عجل بظهور المساكن الشعبية ....

ومن المقترحات الجديرة بالذكر في التخطيط العام للقاهرة عام ١٩٥٦ – هو إنشاء مدن سكنية حول المناطق الجديدة ، وهذا ثما يخفف من مسئوليات المصنع في توفير السكن أو المواصلات وفي نفس الوقت التخفيف عن مركز المدينة الذي بالفعل أصبح فيه كثافة السكان عالية مع زيادة أزمة المواصلات كذلك بدأ التوسع في إنشاء المدن السكنية الجديدة والمتاخمة للأماكن السكنية والتي تحت إشراف المكاتب الحكومية ، ومن هنا ظهرت بعض المشاكل التخطيطية منها كيفية التعامل مع القاهرة القديمة مع إزدياد الضغط في توفير مساكن جديدة وفي المناطق الجديدة السكنية كيف يمكن التعامل مع مراكزها الجديدة .

ومن هنا يجب أن يكون هناك قوانين تحكم إعادة تخطيط الجزء القديم لكى تتجانس مع التخطيط الجديد وتكون ذات نسيج واحد متجانس، وهذه القوانين تكون نابعة من نظام الحركة والأماكن المفتوحة والمحاور التى تؤدى إلى الجزء القديم من القاهرة لتكون بمثابة عنصر ربط بين القديم والجديد مع إحترام النمط الذى كانت عليه تخطيط القاهرة القديمة ... وفي حقيقة الأمر لكى نفهم مشكلة الإسكان في القاهرة فيحب أن نتفهم ونلقى الضوء فيما وراء ذلك وهي المشكلة الإقتصادية وخلال تاريخ القاهرة نرى كيف تقاسى القاهرة من أزمة الإسكان بسبب الهجرة الدائمة من الريف إلى الحضر مما جعل التكدس في حجرات صغيرة مع قلة الخدمات العامة بسبب زيادة الكثافة السكانية مع التوسع العشوائي ....

وهناك عاملان يجب أخذهما في الإعتبار عند مناقشة مشكلة إسكان القاهرة أولهما : حجم المساكن معدل عدد المساكن التي تحتاجها القاهرة بالنسبة لعدد السكان ، ثانيهما : الإحتياج السكنى - مدى قدرة الأسرة المصرية المالية للحصول على المسكن الملائم لها ، وبالنسبة لحجم المساكن وعدد المساكن المطلوب - فإن الدولة لم تسطع الى الآن توفير مسكن يتمشى مع عدد زيادة السكان في السنوات الحالية وهناك فجوة كبيرة تزداد كل عام بنسبة لمعدل زيادة السكان ومعدل زيادة المساكن ، ففي عام 195 كان تعداد القاهرة 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195, 195,

من هنا نرى أن المشكلة تزداد تعقيداً عاماً بعد عام مما جعل الحكومة تتدخل وتبنى مساكن مثل مدينة العمال بامبانة لكي توفر السكن لذوات الدخل المحدود والتي تولتها وزارة الإسكان ووزارة الأوقاف .





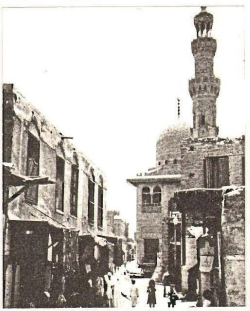




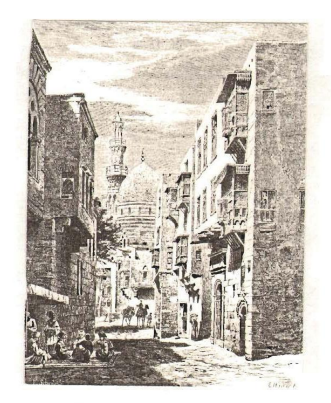
جامع قایتباک عام ۱۸۶۰

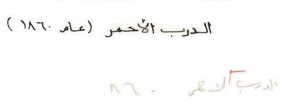
رعمو مدلية ويه

جامح قایشاف عام ۱۹۲۹

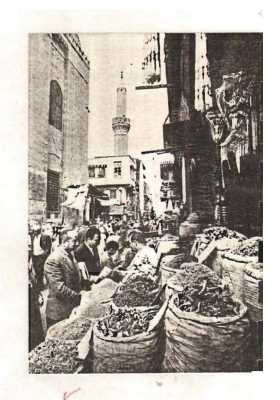




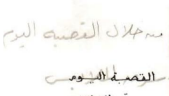




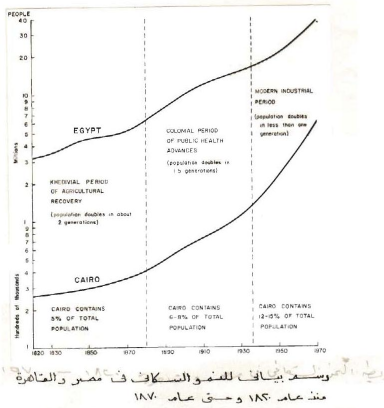


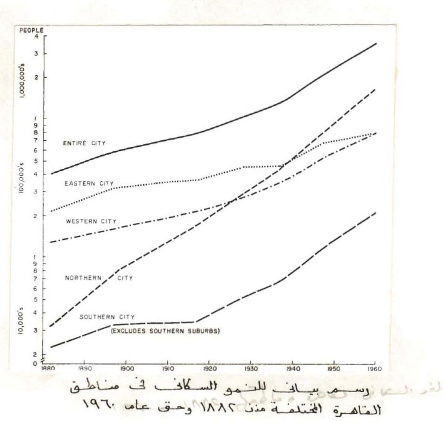


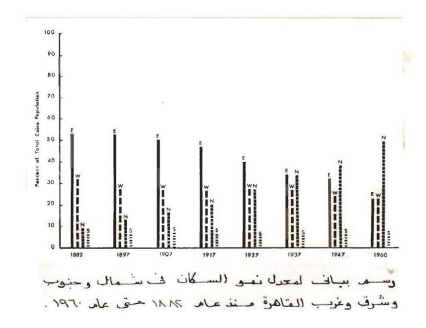
القصية ف بداية الترن والتراب الم عشوان برايم القرم الماسع

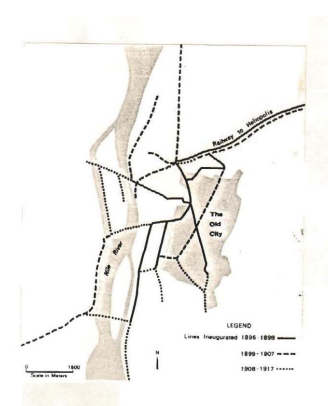












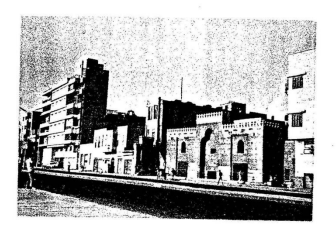
مساد خطوط الثرام اللوف الفاهره ١٩١٧ ١٩٨١

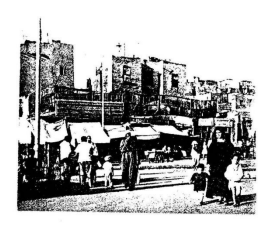
امتداد خطوط الترام الكمري في المقاهرة عام 1871 \_ 1917



المعارة المعاراء









حديقة الأورمان

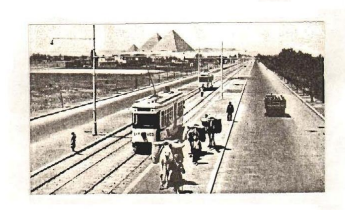
ELL SALLI MEC

514.5J

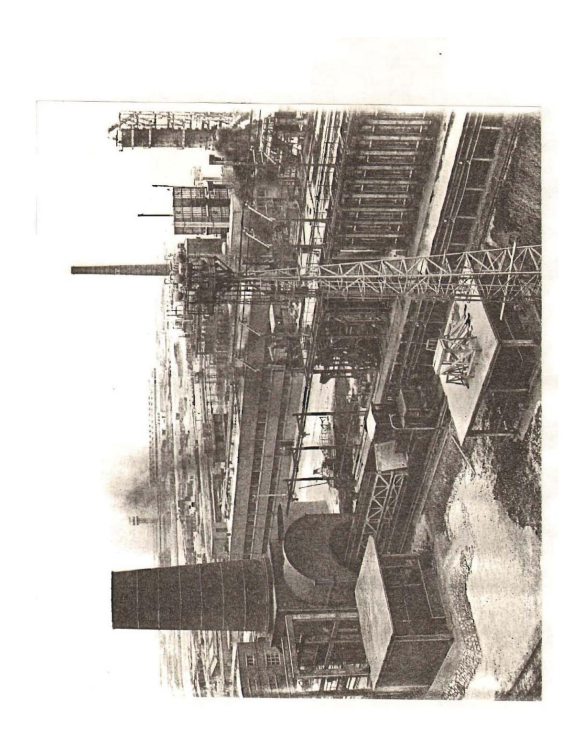


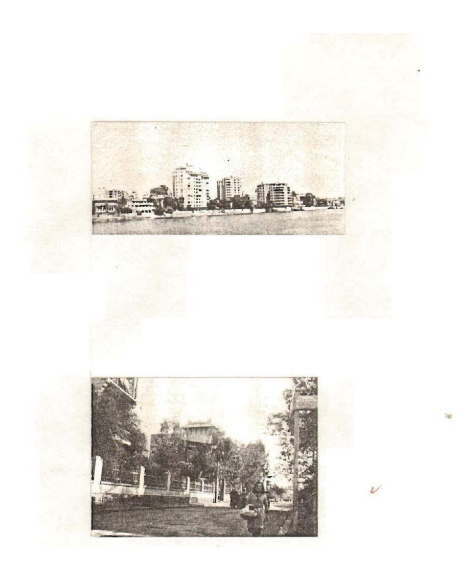
جامعة القاهرة



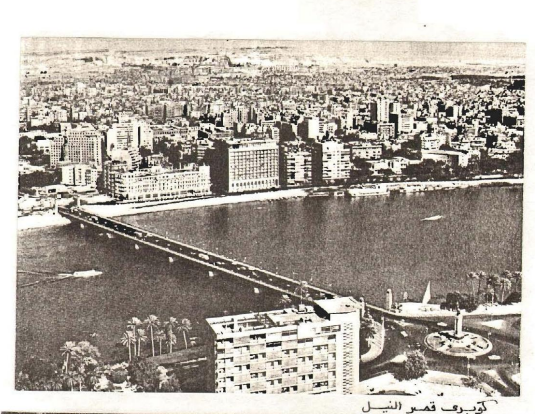




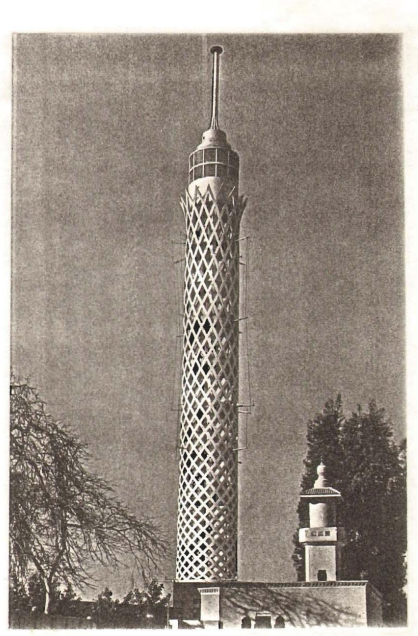




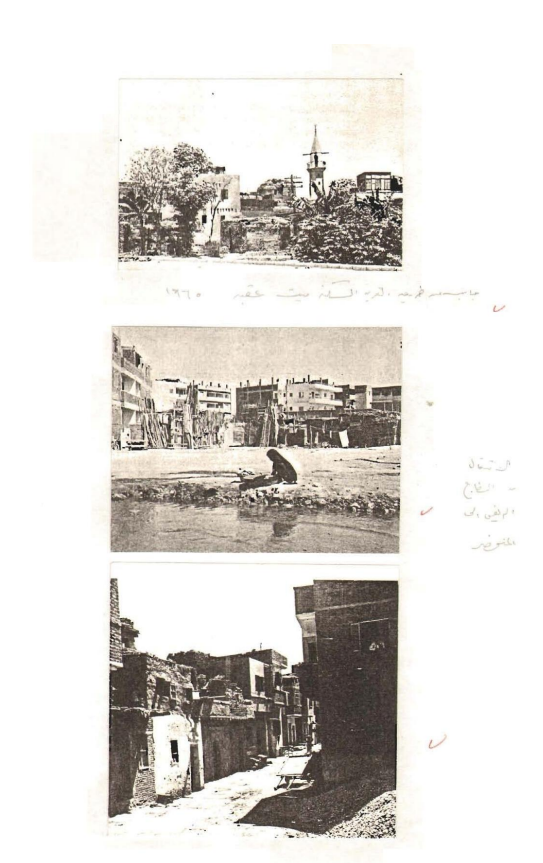


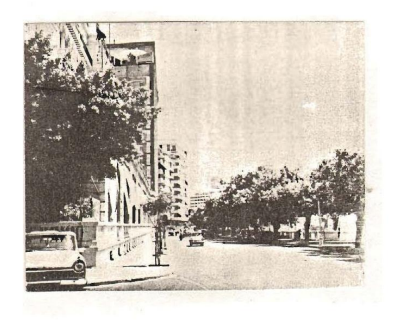




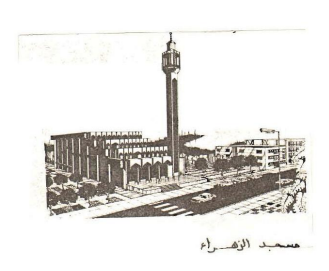


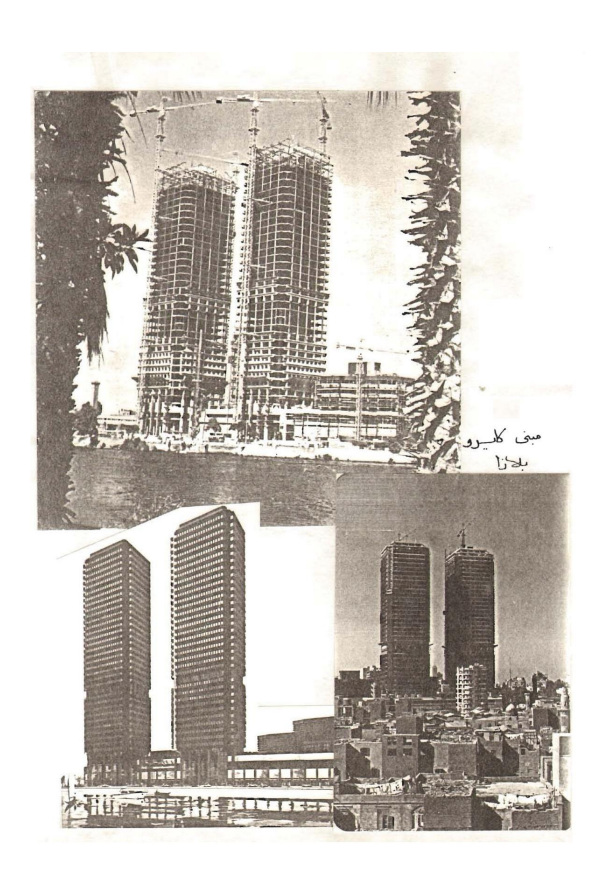
برج القلارة



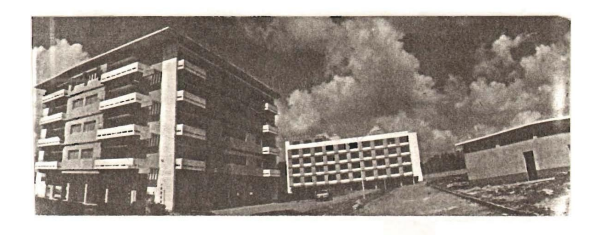


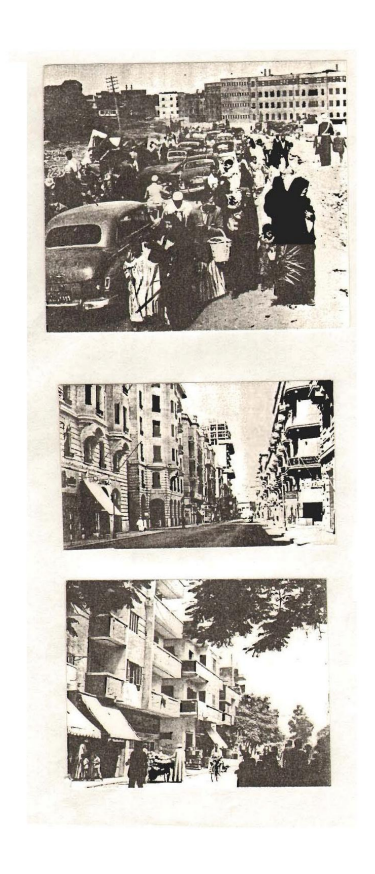


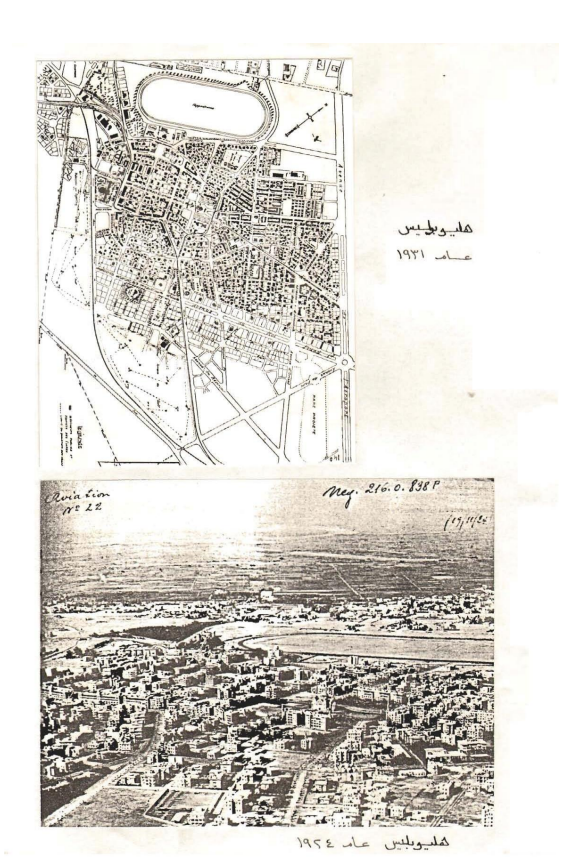








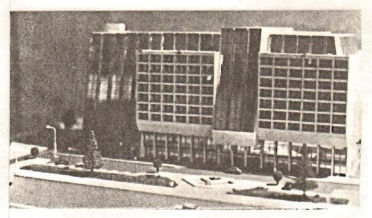






هليوبولس البيوم

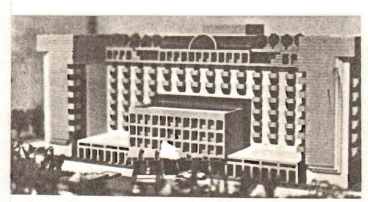




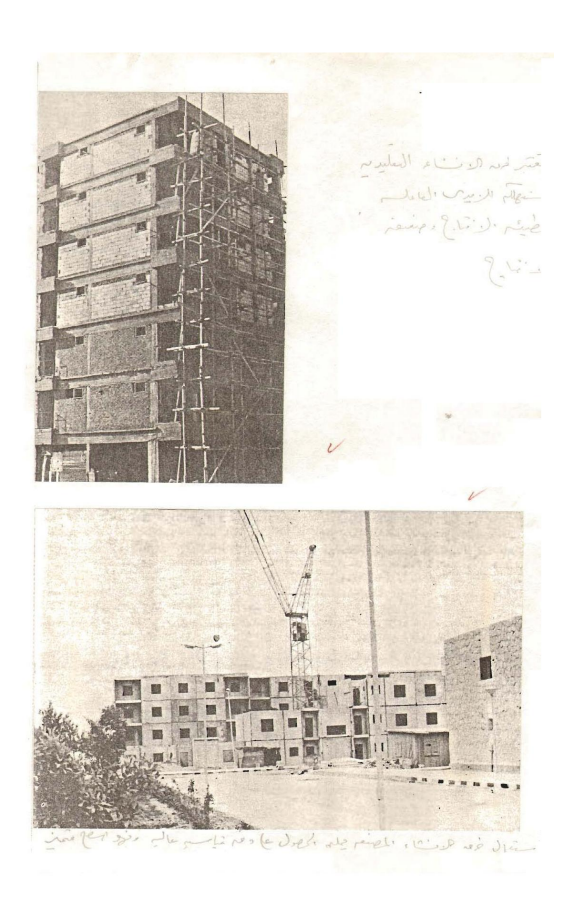
المشروع المناسر بالجائزة الأولى لمسندق ميريديان كليوبولس



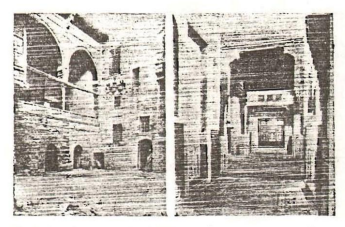
المسشروع العنامئن بالحباشزة الشامنية



المستروع الفائز بالحبائزة التالثة



(شكل ١٤٤) مقعد بيت الكريدلية (١٦٣١ – ٢٢ م)

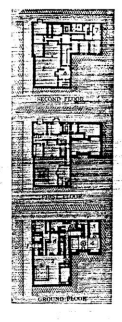


(شكل ١٣٨) منزل جمال الدين الذهبي . . إلى البسار منظر المقعد وإلى المجين منظر الفاعة (عن بريجز)

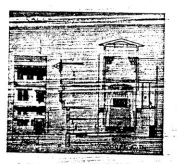




(شكل ١٣٩) بيت السعيمي – من داخل الحوش (عن كريز ول)



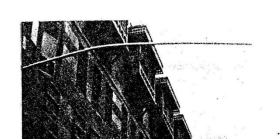
(شكل ١٣٢) المساقط الأفقية لبيت إسلامي بحوش قدم بالقاهرة . ( عن لين بول ) ١ - المدخل ٢ - الحرش ٢ - المقعد ٤ - المددة الرئيسية ٥ - المددة الصغيرة ( القاعة ) ٢ - حام ٧ - الحرم ٨ - غرفة الزائر ٩ - اسطيل ١٠ - المطبخ



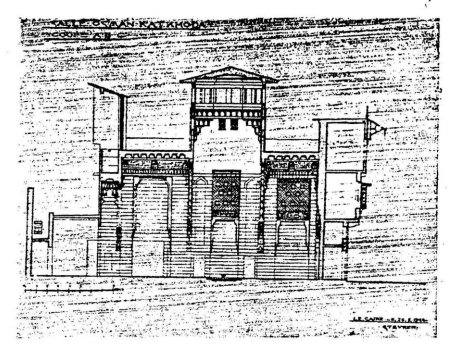
(شكل ١٣٣) و اجهة وقطاعات بقاعة عثمان كتخدا



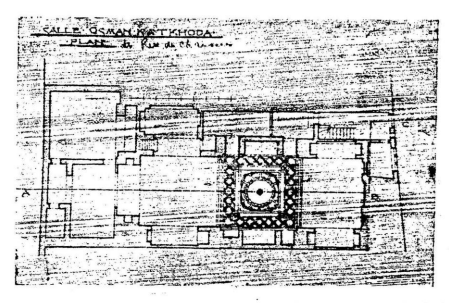
منظور داخلي لغرف متعلوس .



Y 2.



(شكل ١٣٤) قطاع رأسي طولى في قاعة عثمان كتخدا (عن إدارة حفظ الآثار العربية)



(شكلي ١٣٥) مسقط أفق لقاعة عنَّان كتخدا – ( عن إدارة حفظ الآثار العربية )

۱۷۳

